
Dè T’a Hoti Ts’eeda 
We Live Securely By the Land

An exhibition of Dene material selected from the collections from  
the National Museums Scotland

A partnership between 

Prince of Wales Northern Heritage Centre

Tåîchô Government

National Museums Scotland

Visual Research Centre, University of Dundee



i

Dè T’a Hoti Ts’eeda 
We Live Securely By the Land

An exhibition of Dene material selected from the collections from  
the National Museums Scotland



ii

Editor: Thomas D. Andrews 
Designer: Andy Rice, Not Just Design

© 2006 Government of the Northwest Territories. All rights reserved

Printed and bound in Canada

Cover and all object photographs: Trustees of National Museums Scotland

Published by: 
Prince of Wales Northern Heritage Centre 
Education, Culture and Employment 
Government of the Northwest Territories

The Prince of Wales Northern Heritage Centre gratefully acknowledges the logistical 
support for the exhibit provided by Canadian North Airlines, and the financial support the 
Government of Canada provided for this publication through the Museums Assistance 
Program, Department of Canadian Heritage.

Library and Archives Canada Cataloguing in Publication 

National Museums Scotland

Dè t’a hoti ts’eeda : we live securely by the land / Thomas D. Andrews, editor.

Selections from the National Museums Scotland Athapaskan collection.   

Gavin T. Renwick and Thomas D. Andrews, exhibit curators.

ISBN 0-7708-0149-8

1. Athapaskan Indians--Antiquities--Catalogues.  
2. Northwest Territories--Antiquities--Catalogues.  
3. National Museums Scotland--Catalogues.   
I. Andrews, Thomas D., 1955 - 
II. Renwick, Gavin T.   
III. Northwest Territories. Education, Culture and Employment.  
Prince of Wales Northern Heritage Centre.  
IV. Title.

E99.A86N27 2006



iii

	 Contents

	 Introduction Tåîchô Government	 2	
	 George Mackenzie	

	 Foreword National Museums of Scotland	 5
	 Henrietta Lidchi

	 Comment Prince of Wales Northern Heritage Centre	 8
	 Charles Arnold

	 Exhibit Catalogue	 11

	 Exhibit Context Tom Andrews & Gavin Renwick	 62

	 The Dene	 66

 The Dene in Edinburgh: a History of the National Museums of Scotland	 69

	 Bernard Rogan Ross: a Biography	 73

	 Acknowledgements	 76



2

Introduction
The Tåîchô Government is a proud collaborator in the mounting of this 

travelling exhibit. With our partners, the Prince of Wales Northern Heritage Centre, the 
National Museums Scotland, and the Visual Research Centre at the University of Dundee, 
we have chosen nearly 40 objects from the collection of the National Musuems Scotland 
to display in the Northwest Territories, in Ottawa, and later in Edinburgh. Along the way,  
several objects will also visit our Tåîchô communities to be used in school outreach 
programs, providing our youth with a direct link to their past.  

Though a large portion of the objects on display originated in Fort Rae and were  
made by Tåîchô artisans, we have carefully chosen objects made by other Dene of the 
NWT to ensure that a wide range of material culture is on display. In this way the Tåîchô 
Government also tried to ensure that all other NWT Dene groups are represented in the  
exhibit. These objects show everyday things that people needed to enjoy daily life in the 
NWT in the mid-nineteenth century. However, demonstrating that Dene culture is still  
vibrant, many of these objects are still being made by artisans in our communities today.  

Our elders are particularly interested  
in seeing these objects. A few have visited  
Edinburgh to see them in person, and a few 
more have seen photographs of the objects. 
Their comments have been summarized in 
the labels. For most, however, this will be the 
first time that they will have had a chance to 
see them. For these elders, seeing them will 
bring forth fond memories of youth, or of stories 
told by grandparents. Many will marvel at the decorative motif, so different from the floral  
patterns common today. All will be proud of the fact that their material culture is considered 
important and valued by museums around the world. For this reason we are grateful to our 
partners, particularly National Museums Scotland who have protected these objects for 
more than 150 years, for the opportunity to have them displayed in the north where our 
people can see them. 

Masìcho

George Mackenzie
Grand Chief
Tåîchô Government 



3

Introduction
Dii whàedô goht’ô köta yagòla k’egele ha sii, 

Tåîchô Government goxè dii laa k’e eghàlagïda hôt’e.  
Prince of Wales Northern Heritage Centre xè, National  
Museums of Scotland xè eyits’ô Nîhtå’èködee University 
of Dundee xè Scotland gots’ô asìi 40 ekìyeh åä whela àdla 
sii, Edzanèk’e, Ottawa eyits’ô nôdè nindè Edinburgh dône 
gighaàda ha whela adle ha hôt’e. Asìi môhdaà Tåîchô 
nèk’e dône gighaàda ats’èle ha, chekoa nîhtå’èkö aget’î 
gighaàda ghaà dône naawo weghô hoghàdegetô ha 
eyits’ô edàanì înee whàedô nàgïde îlè sii gik’èzô ade ha. 

Dii whàedô goht’ô whela sii, neètåôgôö Tåîchô goòt’î t’a gehtsî nee hò, eyìileh dône 
sôåî edzanèk’e naàde gigoht’ô sii hôt’e. Dône naawo åadî sii dône gighaàda ha ts’îwô t’à 
nezî goht’ô môhdaà nàts’ehtsî t’à wetaa whela àdla. Eyit’à Tåîchô Government Edzanèk’e 
gots’ô dône sôåî åadî sii ginaawo sii wetaa whela gîwô t’à haani eghàlagïda. Înee edàanì 
edzanèk’e dône sôåî dzêë tâât’e edegênda îlè wegaàt’î. Haanikò, dii dzêë k’e köta yagòla 
îåa dône naawo nàtso t’à dii haani whàedô goht’ô nàæègeèli. 

Goæôhdaà t’ahsì dii whàedô goht’ô gighaàda ha gîwô. Môhdaà Edinburgh nàgehde 
t’à gighàïda eyits’ô môhdaà nîhtå’èchì ghaà giàæî. Giyati hazhô nîhtå’è nèk’öa t’à dek’ètå’è 
àdla. Haanikò, dône môhdaà akweåö gighaàda ade ha. Ôhdaà dii whàedô goht’ô gighaàda 
nindè, înee edàanì chekoa gîlî hò gixè edàgôht’e îlè ginàdi ha eyits’ô gitsè whàedô gondi 
t’à gixè gogende îlè sii ginàdia. Dii dzêë ît’öchaà zô t’à asìi hohåè, haanikò înee edàanì 
asìi hohåè îlè sii åadî. Dône åô edàanì goht’ô gehtsî îlè sii weghô enìgisha ha. Dône hazhô  
giwhàedô goht’ô weghô axògedi àde ha, dône hazhô nèk’e ts’ô eyits’ô whàedô goht’ô 
whele kö gots’ô dii haani goht’ô gigha wet’aæà xè weghô masì gîwô. Dii gha National  
Museums Scotland masì gets’îhwhô, îdi 150 xoo gots’ô dii goht’ô gik’èadi xè Edzanèk’e gòet’î  
gighaàda agele ha sìì masì gets’îhwhô.

Masìcho

George Mackenzie
Kw’ahtîndee Gha K’aawodee
Tåîchô Government 



4

Introduction
 Le Gouvernement Tåîchô est fier d’avoir participé aux préparatifs de la présente 

exposition itinérante. En collaboration avec nos partenaires, le Centre du patrimoine  
septentrional Prince-de-Galles, les National Museums Scotland et le Visual Research  
Centre de l’Université de Dundee, nous avons choisi près de 40 objets de la collection des 
National Museums Scotland qui seront présentés aux Territoires du Nord-Ouest, à Ottawa 
et ultérieurement à Édimbourg. En chemin, plusieurs objets seront aussi présentés à nos 
collectivités Tåîchô dans le cadre de programmes de sensibilisation des élèves, fournissant 
à nos jeunes un lien direct avec leur passé.  

Bien qu’une grande part des objets exposés aient 
été fabriqués par des artisans Tåîchô de Fort Rae, nous 
avons pris soin de choisir des objets fabriqués par d’autres  
Dénés des TNO afin de présenter un large éventail de  
culture matérielle. De cette façon, le Gouvernement Tåîchô 
a aussi tenté d’assurer que tous les autres groupes dénés 
des TNO soient présents dans l’exposition. Ces objets 

représentent des articles utilisés quotidiennement par les gens vivant aux TNO, vers le 
milieu du XIXe siècle. Toutefois, et cela démontre que la culture dénée est encore bien 
vivante, plusieurs de ces objets sont encore fabriqués de nos jours par des artisans de  
nos collectivités.  

Nos aînés s’intéressent particulièrement à ces objets. Quelques-uns ont visité  
Édimbourg pour les voir en personne, tandis qu’un certain nombre ont vu des  
photographies. Leurs commentaires sont résumés sur les étiquettes. Toutefois, pour la  
plupart, il s’agira de la première occasion qu’ils auront de les admirer. Pour eux, la 
vue de ces objets ravivera d’agréables souvenirs de leur enfance ou des récits de leurs 
grands-parents. Plusieurs s’émerveilleront des motifs décoratifs, si différents des motifs  
floraux courants de nos jours. Tous seront fiers de constater que leur culture  
matérielle est considérée importante et précieuse par des musées du monde. C’est pourquoi, 
nous sommes reconnaissants à nos partenaires, particulièrement les National Museums  
Scotland qui ont protégé ces objets depuis plus de 150 ans, de nous fournir l’occasion de 
les présenter au Nord pour que nos gens puissent les voir. 

Masìcho

George Mackenzie
Grand chef
Gouvernement Tåîchô 



5

Foreword
We Live Securely by the Land is the culmination of a partnership that has grown over 

several years between institutions and communities of the Northwest Territories and Scot-
land. This twenty-first-century collaboration has been engineered and expressed through 
e-mails, sustained by visits of community members and museum staff to and from Edin-
burgh, and generated through exchanges of knowledge and gifts. It echoes in some ways 
the activity that was essential to building up the Dene collections for the Industrial Mu-
seum, Edinburgh in the mid-nineteenth century.

Few contemporary collecting endeavours match the foresight or the resolve of George 
Wilson, the first Director of Edinburgh’s Industrial Museum (now part of the National Mu-
seums Scotland), or the traders working on his behalf at Hudson Bay Company forts in the 
Canadian North. During the short period from 1858 to1862 these men, stationed far from 
home, diligently set about representing the “important arts” that George Wilson asked 
them to collect, conceivably taking to heart his suggestion that “it is of very much greater 
[importance] to the museum to have a full series … than be saved the expenditure.” 

Museum collections can be understood in terms of what they were made to be, but 
also in terms of what they have become. The Dene collections at the National Museums 
Scotland have, over the years, deservedly acquired an international significance and reputa-
tion. They offer precious and unequalled insight into Dene arts and communities at a time 
of great change, change which the traders were both part of and aware.  

We Live Securely by the Land marks a further moment in the history of these collec-
tions. For the National Museums Scotland, the preparations for this exhibition have led to 
a re-appraisal of our knowledge and allowed new insights to emerge, the benefits of which 
can be seen throughout. It has resulted in an enhanced understanding of the cultural value, 
in the past and in the present, of these unique Dene collections and reinforces our belief in 
the importance of partnership to the future of museum work. 

Henrietta Lidchi
Keeper of World Cultures
National Museums Scotland



6

Foreword
Dè T’à Hoti Ts’eèda k’e eghàlats’ïda sii, îdi edlatåô xoo gots’ô dône wekaæa hazhô 

eåets’àts’ïdi t’à dii laa hots’ehtsî, Edzanèk’e dône sôåî köta yagòla goxè eyits’ô Scot-
land gots’ô dône hazhô eåèts’àts’ïdi t’à eghàlats’ïda. Sats’ö eåèts’ö ets’eètå’è t’à eåèts’ö 
gots’ênde, åeneè k’e åets’àts’ede eyits’ô dône gogha eghàlaède Edinburgh nàgeehde 
xè, naàwo åô t’à gots’àgïdi eyits’ô asìi åô sii goghàgïla. Edàanì Edinburgh dône sôåî înee 
whaà gots’ô whàedô goht’ô nàgehtsî sii, sìì wet’aæà hôt’e.

Akweåö Edinburgh gha whàedô goht’ô whela kö gha k’aawo hoòlî hò, George Wilson 
dii haanì whàedô goht’ô nàyeètsî îlè, eyits’ô dône Hudson Bay Company gha eghàlagìde 
sii edzanèk’e tsàwò nàgehdi ha k’egede t’à dii haani whàedô goht’ô nàgehtsî. 1858 1862 
ts’ö dôzhi deneè ts’ô goïwa ts’ô k’egedè eyits’ô George Wilson dône ts’ö haàdi, whàedô 
goht’ô segha naàtsî dih, dii whàedô goht’ô whela kö gha sìì wet’aæà hôt’e, akô esaàja hò, 
eyìi weæö ts’ô sìì wet’aæà hôt’e dii.

Dii haani whàedô goht’ô nàts’ehtsî sii, asìi ha àdla t’à wet’aæà hôt’e, dii dzêë gha sìì 
wet’ahòæà àja. Dii whàedô goht’ô nàts’ehtsî sii, National Museums Scotland whela sii, 
îdi edlàtåô xoo gots’ô dône åô dii nèk’e gots’ô dii goht’ô dône åô yik’èzô àja xè gogha 
sìì wet’aæà àja. Ekò ekìiyeh dône sôåî asìi åô t’à gixè åadî adaàde îlè eyits’ô edàanì dône 
naàde îlè wek’èzô xè wexèt’eh achîï asìi haani nats’eæïa-le, ekìiyeh tsàwò dô edàanì gixè 
åadî agoòjà gixè îlè eyits’ô gik’èzô îlè.

Înee whàedô nàïde gots’ô dii, Dè T’à Hoti Ts’eèda wegöht’ô gots’ô nezî wek’èzô 
àja. National Museums Scotland gha dii goht’ô hazhô eåexè nègïwa xè dône gighaàda 
ha segïla eyit’à achîï dii goht’ô weghô asìi edàtåô wek’èts’èzô hôôni ts’edi t’à aschîï 
wek’ahòotô eyits’ô wegondi åô wek’èts’èdzô àja t’à wegaàt’î àja. Dône naawo edàdeèzï 
nezî wek’èts’ezô àja, înee edàgöt’eh îlè eyits’ô dii dzêë k’e wek’èts’èzô àja. Dii dône sôåî 
whàedô goht’ô whela sii weghaàts’eèda ghaà achî îda dii haani laa wek’è eghàlats’èda 
ha dìle àja.

Henrietta Lidchi
Hazhô nèk’e gha dô naawo k’eèdì
National Museums Scotland

 



7

Foreword
L’exposition We Live Securely by the Land constitue le point culminant d’un  

partenariat qui a pris forme au fil de plusieurs années entre les institutions et les  
collectivités des Territoires du Nord-Ouest et l’Écosse. Cette collaboration du XXIe siècle 
a été pensée et modelée par des courriels, des visites à Édimbourg par des membres des 
collectivités et du personnel du musée, et des échanges de connaissances et de cadeaux. 
Ceci reflète d’une certaine façon les activités essentielles entreprises pour assembler les 
collections dénées par le Industrial Museum d’Édimbourg au milieu du XIXe siècle.

Peu d’efforts en vue de constituer des collections contemporaines montrent autant 
de clairvoyance ou de détermination que celles de George Wilson, le premier directeur 
du Industrial Museum d’Édimbourg (qui fait maintenant partie des National  
Museums Scotland), ou des négociants oeuvrant en son nom aux forts de la 
Compagnie de la Baie d’Hudson dans le Nord canadien. Durant la courte 
période comprise entre 1858 et 1862, ces hommes stationnés loin de leur 
pays ont assemblé avec diligence les « arts importants » que George Wilson 
leur avait demandé de recueillir, en prenant sa suggestion à cœur qu’ « une 
série complète est beaucoup plus [importante] pour le musée … que le prix 
pour l’obtenir. » 

Les collections de musée peuvent être abordées à la lumière de ce qu’elles devaient 
être, mais aussi de ce qu’elles sont devenues. Les collections dénées des National  
Museums Scotland ont acquis au fil des ans une notoriété internationale, et ce, à juste titre. 
Elles permettent de précieuses incursions dans les arts et les collectivités des Dénés à une 
période marquée par de grands changements sous l’influence consciente des négociants.  

L’exposition We Live Securely by the Land marque une étape de plus dans l’histoire 
de ces collections. Pour les National Museums Scotland, les préparatifs de l’exposition 
ont entraîné une réévaluation de nos connaissances et nous ont amené à une nouvelle  
introspection dont les avantages sont palpables. Cette initiative apporte une meilleure 
compréhension de la valeur culturelle passée et présente de ces uniques collections  
dénées et renforce nos croyances dans l’importance du partenariat dans les futures  
activités des musées. 

Henrietta Lidchi

Chef de département
National Museums Scotland



8

Comment
The Prince of Wales Northern Heritage Centre is pleased to host the opening of Dè 

T’a Hoti Ts’eeda: We Live Securely by the Land. The importance of the National Museums 
Scotland Athapaskan Collection to residents of the Northwest Territories is inestimable 
and we are grateful for the opportunity to have a portion of the collection visit Canada. 
Museums in Canada, and around the world, have played a critical role in protecting and 
preserving aspects of Aboriginal material culture for the use and benefit of future genera-
tions. Often through collaborative efforts with Aboriginal partners, museums are ensuring 
that their holdings remain vital to local groups by permitting viewing and research access 
to objects in their holdings, and thereby ensuring that stewardship becomes a community 
enterprise, and not solely the role of museums.  

The partnership that formed to bring Dè T’a Hoti Ts’eeda: We Live Securely by the 
Land to Canada is a good example of how museums can work collaboratively with First 
Nations to ensure that objects remain vital and we are grateful to our partners, the Tåîchô 
Government, the National Museums Scotland, and the University of Dundee for their  
support of the project.  

The Prince of Wales Northern Heritage Centre has recently completed three years 
of renovations to the building and galleries resulting in major improvements to the 
public space within the museum. The opening of this major exhibit helps us mark the  
completion of these renovations. We trust that the residents of the Northwest  
Territories will find interest and value in the exhibit and we welcome you to the Prince  
of Wales Northern Heritage Centre.

Charles Arnold
Director
Prince of Wales Northern Heritage Centre

 



9

Comment
Edzanèk’e Whàedô Goht’ô Whela Kö-Prince of Wales Northern Heritage Centre, dii 

Dè T’à Hoti Ts’eèda akweåö wedàhaìtî ha: Hoti nezî dè t’à ts’eèda. National Museum 
Scotland gots’ô, dii Athapaskan dii nèk’e ts’ô dône sôåî giwhàedô goht’ô dihdê Edzanèk’e 
dône gighaada ha jô negeewa ha, sìì mahsi ts’îwô hôt’e eyits’ô Canada k’èzhì gighaada 
ha nezî hôt’e. Canada eyits’ô eyileh nèk’e gots’ô whàedô goht’ô k’ègèdi xè wexòegihdi 
sii, sìì wet’aæà hôt’e, wet’à gokê îda gèadè gigha wet’aæà xè git’aàt’î ha. Dône sôåî gixè 
whàedô goht’ô whela kö eåexè eghàlagìde t’à, dii haani wek’èhòdi sii dône gha, dône 
gighaada ha eyits’ô wedanàgeta ha, dône sii gits’ö hòelî àt’î, whàedô goht’ô whela kö 
dedî zô gik’e eghàlagìde-le àt’î.

Dône hazhô dii Dè T’à Hoti Ts’eèda gha segogïla sii: Canada gha nindè, edàanì dii  
Dè T’à Hoti Ts’eèda eåexè negïwa sii weghaà dône sôåî nezî eåexè eghàlagìde ha dìle 
nàeta hôt’e, dône hazhô eåèts’àgîdi sii masì gets’edi ha ts’îwô, Tåîchô Government,  
Scotland gots’ô whàedô goht’ô whela kö (National Museums of Scotland) eyits’ô 
Nîhtå’èködee University of Dundee hazhô dii laà ts’ôhk’e eåèts’àgîdi t’à eghàlagïda  
ha masì.

Edzanèk’e Whàedô Goht’ô Whela Kö (Prince of Wales Northern Heritage Centre) 
îdi tai xoo gots’ô dône asìi hazhô gighaada gha dii kö senàæî hôt’e. Kö senaàdle weghô 
nàxôt’e dè, dii whàedô goht’ô whela sii, dône gighaada adle ha. Dône hazhô Edzanèk’e 
naàde gik’atah ha gîwô ade ha hôôni, gigha wet’aæà ha hôôni eyits’ô jô Edzanèk’e 
Whàedô Goht’ô Whela Kö (Prince of Wales Northern Heritage Centre) naàhde nindè 
masì nexets’îwhô.

Charles Arnold
Director
Whàedô Goht’ô Whela Kö



10

Comment
Le Centre du patrimoine septentrional Prince-de-Galles est heureux d’accueillir 

l’exposition Dè T’a Hoti Ts’eeda: We Live Securely by the Land. Aux yeux des résidants 
des Territoires, la Collection Athapaskan des National Museums Scotland revêt une  
importance inestimable et nous somme reconnaissants de l’occasion qui nous est offerte 
d’admirer cette portion de la collection, présentement en tournée au Canada. Les musées 
canadiens et autour du monde ont joué un rôle de premier plan dans la protection et la 
préservation de divers aspects de la culture matérielle autochtone à l’usage et au profit 
des générations futures. Souvent grâce à la coopération des partenaires autochtones, les 
musées s’assurent que leurs objets d’exposition conservent leur importance fondamentale 
auprès des groupes locaux en permettant que ces objets soient vus et en facilitant les  
recherches, afin de s’assurer que l’intendance devienne une entreprise communautaire et 
ne relève pas uniquement des musées. 

Le partenariat formé pour offrir au Canada l’exposition Dè T’a Hoti Ts’eeda: We Live 
Securely by the Land illustre bien comment les musées peuvent travailler en coopération 
avec les Premières nations pour faire en sorte que les objets conservent leur importance, 
et nous sommes reconnaissants envers nos partenaires, le Gouvernement Tåîchô, les 
National Museums Scotland et l’Université de Dundee pour leur appui au projet. 

Le Centre du patrimoine septentrional Prince-de-Galles a terminé depuis peu trois 
années de rénovation de l’édifice et des galeries, ce qui a grandement amélioré l’espace 
public du musée. L’ouverture de cette importante exposition contribue à souligner la fin de 
ces rénovations. Nous sommes convaincus que les résidants des Territoires du Nord-Ouest 
seront intéressés et qu’ils apprécieront la valeur de l’exposition et nous leur souhaitons la 
bienvenue au Centre du patrimoine septentrional Prince-de-Galles.

Charles Arnold
Directeur
Centre du patrimoine septentrional Prince-de-Galles



11

Dè T’a Hoti Ts’eeda 
We Live Securely By the Land

CATALOGUE



12

	 We Live Securely By the Land

Man’s Summer Outfit 
Dogrib, Fort Rae, 1859

This everyday outfit is made from tanned caribou skin sewn with 
sinew. The moccasins are fashioned from thicker moose hide.  
There is little decoration other than thong fringes and a serrated 
edge to the shirt. The shirt’s high military style collar reflects  
European influence.

Îmbe K’e Gha Dôzhi Goht’ô
Tåîchô, Behchokö, 1859

Dii kw’îhæeh eyits’ô tå’èæehwho ekwöwò t’à hoòlî xè kw’è t’à 
nàæeèlì hôt’e. Kegoòch’òa t’a dedìwò detô t’à hoòlî. Kw’îhæeh 
wek’ambà wek’e naàkwò gohåî, eyìi weæöts’ö wek’achî åô-le.  
Tichonô nèk’e gots’ô dône nîïde gots’ô kw’îhæeh edàwìt’î t’à get’î 
ïle sii wegaàt’î.

Ensemble d’été pour homme
Dogrib, Fort Rae, 1859

Cet ensemble de tous les jours, composé d’une chemise et de 
jambières, est fabriqué de peau de caribou tannée et cousue de 
babiche. Les mocassins sont façonnés à partir d’un cuir d’orignal, 
plus épais. Il y a peu de décorations, à l’exception des franges de 
babiche et de la bordure dentelée du bas de la chemise. Le col 
droit de style militaire de la chemise dénote une  
influence européenne.

Moccasins 	 Leggings 	 Shirt 

Number: A.481.2 C-D 	 Number: A.481.2 A-B 	 Number: A.481.2 
Dimension: 255 x 101 mm 	 Dimension: 770 x 277 mm 	 Dimension: 820 x 615 mm   
Collected by B.R. Ross, Fort Simpson	 Collected by B.R. Ross, Fort Simpson	 Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



13

“Back in the olden days, the main thing was caribou; we lived on caribou  

and fish. From the caribou hide we could make so many things.”

“Înee wha hò, ekwö zô gogha wet’æà îlè; ekwö eyits’ô åiwe zô t’à 
ts’îïda îlè. Ekwöwò wet’à asìi åô ts’ehtsî ha dìle.”

« Au temps jadis, le caribou était tout; nous tirions notre subsistance du  

caribou et du poisson. Nous pouvions faire tant de choses avec la peau  

du caribou. »

Dora Nitsiza, Whatì, 2003



14

	 We Live Securely By the Land

Woman’s Summer Outfit 
Dogrib, Fort Rae, 1860

Although this outfit is made of smoked caribou hide, European 
influence shows in the dress’s style, collar and cuffs. It is an 
everyday outfit decorated simply with skin fringes wrapped with 
red and white porcupine quills. A band of loom-woven quills on a 
skin backing form the belt. The caribou skin moccasins are subtly 
decorated with red wool piping in the upper seams.

Îmbe K’e Gha Ts’eko Goht’ô
Tåîchô, Behchokö, 1860

Dii ekwöwò æeh åo t’à weyìgòehkw’e t’à hoòlî neèhò, edàanì 
wek’akàà eyits’ô wegöömbàa wegaàht’î ghaà tichoneè goòt’î 
k’è æeh hoòlî. Dzêë tâât’e dii haani æeh t’àgeèt’î hôt’e, wekwè 
gohåî xè ts’ich’oh dek’o eyits’ô dego t’à hoòlî. Ch’oh t’à noöghòa 
t’à hoòlî xè weshït’ah ewò wexiìdlì t’à whe deèt’î. Ke goòch’òa 
ekwöwò t’à hoòlî, ket’a k’e nahzha dek’o yazèa wegaàht’î.

Ensemble d’été pour femme
Dogrib, Fort Rae, 1860

Bien que cet ensemble soit fait de peau de caribou fumée, 
l’influence européenne est visible dans le style de la robe,  
du col et des poignets. Il s’agit d’un ensemble de tous les jours, 
modestement orné de franges de cuir enveloppées de piquants de 
porc-épic rouges et blancs. Une bande de piquants de porc-épic 
tissée au métier sur un support de cuir forme la ceinture.  
Les mocassins en peau de caribou sont subtilement décorés aux  
coutures avec de la laine rouge.

Dress 	 Leggings	 Moccasins

Number: A.558.39 and A 	 Number: A.558.39 B-C 	 Number: A 558.39 D-E  
Dimension: 1095 x 510 mm 	 Dimension: 630 x 272 mm 	 Dimension: 210 x 110 mm  
Collected by B.R. Ross, Fort Simpson	 Collected by B.R. Ross, Fort Simpson	 Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



15

“When I was nine years old I made my first pair of moccasins … I made them 

for myself and I remember being very glad. We were living in the bush and 

my older sister always sewed and I would sew beside her.”

“Åôtô seèghoò hò, akweåö ke degha whiìtsî … Sî degha ahåà eyits’ô 
siì sînà wenaàhdì.  Dechîtah nàts’edè hò, semba ats’ô nàæelì îlè 
eyit’à sî wegà whihda t’à sî sii nàæeehåì.”

« Quand j’avais neuf ans, j’ai fait ma première paire de mocassins … Je les ai 

fabriqués pour moi-même et je me rappelle que j’étais très contente. Nous 

vivions dans une région forestière et ma grande sœur cousait tout le temps et 

je cousais à ses côtés. »

Sarah Hardisty, Jean Marie River, 1994



16

	 We Live Securely By the Land

Porcupine Quill Belt
Dogrib, 1862

This band of coloured porcupine quills was woven with sinew on a 
loom fashioned from a curved branch. The cut off ends of the quills 
are visible on the underside because the belt is unfinished.  
The next step would be to sew it to a backing of tanned hide. 
Before floral patterns were introduced by the Roman Catholic 
Church, geometric designs were most common.

Ts’ich’oh T’à Whe Hoòlî
Tåîchô, 1862

Dii eåek’èch’a ch’oh diìdih t’à whe hoòlî hôt’è, kw’è sii t’à wek’e 
nàgeèlì eyits’ô k’ò îhtî t’à wek’e nàgeèlì hôt’e. Dii whe weshït’ah 
ewò gohåî-le t’à ch’oh haïæa wegaàht’î. Yahti ît’öchaà k’è egeètå’è 
dône ts’ö hagedi kwe k’aàt’a laanì zô k’è nàgeèlì îlè.

Ceinture en piquants de porc-épic
Dogrib, 1862

Cette bande en piquants de porc-épic colorés a été tissée avec  
de la babiche sur un métier fabriqué avec une branche courbée. 
Comme la ceinture n’est pas fixée à un support de peau, les 
bouts des piquants sont visibles au revers. Avant que les religieux 
catholiques romains n’introduisent les motifs floraux, on utilisait 
surtout les formes géométriques.

Number: A849.2

Dimension: 655 x 45 mm 

Collected by C. Ross, Fort Simpson



17

“My mother, if she wanted quills, she [would get them] in January and  

February.  The quills are nice [then], but after that [they] break.”

“Semô ch’oh nîïwô dè Edàedzêëcho Zaà eyits’ô Sanèk’öa Zaà k’e 
yiìchi, ekò nindè ts’ich’o nezî, haanikò eyitå’ahô dè dezhì-le at’î xè 
naàte.”

« Quand elle voulait des piquants, ma mère s’en procurait en janvier et 

février. À cette période, les piquants sont beaux, mais après ça, ils se cassent 

facilement. »

Annie Norbert, Tsiigehtchic, 1993

Front and back view



18

	 We Live Securely By the Land

Dress Fringe 
Slavey, 1862

A fringe like this would be attached to the bottom edge of the back-
cape on a woman’s dress. Tanned caribou skin was cut into slender 
thongs that were then intricately wrapped in alternate pairs with 
dyed porcupine quills to give a netted effect.

 “In the manufacture of this article….women display great taste 
and skill.” B.R. Ross, Chief trader, Hudson’s Bay Company, Fort 
Simpson, 1862

Echá Membáh Metthélé
Dehcho Gáh Got’îî, 1862

Æechá mek’eh metthélé edi kaondíh éhsãã ts’élñ echá mbáh 
edeaæedídlu îîlé. Medzih dhéh ghalia kááæeht’a, k’ai ch’oh dídí xéh 
ôki gots’êh åíé eåendah t’áh eåetaæehtå’û, míh láóndíh móodat’î 
éhsãã aît’é.

“Ts’élî amíi edi æechá kaondíh zhágñhtsi tå’a see nezûû t’áh edi 
t’ahsíi kaondíh zháts’íhtsi kegogedîhshô éhsãã agîît’é.“ B. R. 
Ross, HBC, Gha Mek’áádhi Åíídlî Køç, 1862

Frange de robe
Esclave, 1862

Une frange comme celle-ci était utilisée au bas du pan arrière 
d’une robe de femme. Une peau de caribou tannée était coupée 
en fines lanières de babiche qui étaient ensuite enveloppées de 
piquants de porc-épic pour former un motif complexe de paires 
alternées qui donnaient un effet de filet.

« En fabriquant cet article... les femmes ont fait preuve de  
beaucoup de goût et d’habileté. » B. R. Ross, Chief trader, HBC. 
Fort Simpson. 1862

Number: A848.13

Dimension: 542 x 213 mm 

Collected by B. R. Ross, Fort Simpson



19

“My grandmother taught me to tan moose hide and to make snowshoes.   

My mother taught me to do fancy work with quills and silk, at age 10 or 12.  

She showed me how to make moccasins, mittens, slippers.”   

“Setsû á dáóndíh golô dhéh seets’ehæî gots’êh æah ts’ehtsi seghágon-
çhtô, gots’êh semô, hono íle nidé hono õõ ôki seghayé gotah éhsãã 
ch’oh gots’êh lahsúé t’áh t’ahsíi ch’áôt’e nánêhåu seghágonçhtô.   
Jih gots’êh ke zháítsi shu seghágonçhtô.”

« Ma grand-mère m’a enseigné à tanner la peau d’orignal et à faire des 

raquettes à neige. Quand j’ai eu 10 ou 12 ans, ma mère m’a appris comment 

faire des travaux de fantaisie avec des piquants et de la soie. Elle m’a montré 

comment faire des mocassins, des mitaines, des pantoufles. »   

Jane Grossetete, Åíídlî Køç/Fort Simpson, 1991



20

	 We Live Securely By the Land

Dress
Slavey, 1860

This dress is a pleasing blend of European and traditional materials 
and styles. The dress is made from moose hide, sewn with sinew, 
trimmed with bright wool cloth and ornamented with beads and 
brass buttons. Red and white porcupine quills decorate the skin 
fringes. Clothing for a celebration!

Echá
Dehcho Gáh Got’îî, 1860

Edi golô dhéh t’áh echá tå’a Dene ts’êh t’áhsíi met’áh náets’enelu, 
Móla ts’êh ehts’o, et’alá, gots’êh gotth’éé, tth’éh t’áh nánéhdlu 
t’áh hólî á ôt’e. Metthélé tå’a ch’oh detsile gots’êh dek’ale dídi 
mek’eh nánéhdlu. Ke edi kaondíh tå’a náhsôåéh gha sôh á met’áh 
ats’et’î eåéh.

Robe
Esclave, 1860

Cette robe est un heureux mélange de matériaux et de styles  
européens et traditionnels. La robe est faite de peau d’orignal,  
cousue avec de la babiche, à parement de tissus de laine de  
couleur vive et ornée de perles et de boutons de cuivre.  
Des piquants de porc-épic rouges et blancs décorent les franges 
de la peau. Un vêtement parfait pour une fête!

Number: A.558.37

Dimensions: 1245 x 640 mm.

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



21

 “ … With the help of my mom, my aunt, and my grandmother … I learned 

a lot.  I think about the old times when I sew and I wonder who is going to 

do this when I am gone.”  

“ …  Semô, semõô, gots’êh setsû, ká t’ahsíi åô seghágogençhtô.  
Náenehåu nidé, zhundíh goghôh náenihthe, gots’êh zhundaa gogha 
amíi se kaget’î gha sóondi aenêhthê.”

« … Grâce à ma mère, ma tante et ma grand-mère …  j’ai appris énormé-

ment. Je pense au bon vieux temps … quand je cousais … et je me demande 

qui refera ces gestes quand je serai partie. »

Stella Mendo, Tulita, 1993



22

	 We Live Securely By the Land

Man’s Summer Outfit 
Gwich’in, 1860

The striking white caribou skin, the broad fringed chest band  
of porcupine quills, the tapered shirttails, and the moccasin-pants 
are characteristic of early Gwich’in clothing. Quill wrapped fringes 
brighten the mittens and knife sheath while the shirt fringes are 
decorated with silverberry seeds and black glass beads.   
This outfit was probably reserved for important social  
or ceremonial occasions.

Dinjii Shin Dài’ Vagwich’yàa’ 
Gwìch’in, 1860

Jii aajii dhòh, vidreechìi’ kak ch’oo hàh nagwinìltsi’ tthàk gòonlii, 
vint’ii tsàl ch’ok gòonlii, ts’àt vehåì’ kak kaiitrih aii t’at yi’èenoo dài’ 
Gwìch’in gogwadàl diinch’uh. Tthàk kak ch’oo hàh gànthàchoh 
aii dzhirh kak gwiyaa’an gwîîzrii nagwinìltsi’ gòonlii ts’àt srii 
dhòh chan goozhik aii iyehdàk ik chan vakak tthàk gòonlii ts’àt 
dinvi’ akòo ts’àt naagaii zraii hàh k’e’tr’ijìåkai’. Nijùk dài’ åanagìljil 
nihåi’idanh gwà’àn aii tthak nagadaazhii gatr’oolih.

Ensemble d’été pour homme 

Gwich’in, 1860

La peau de caribou blanc d’une grande beauté, le large  
bandeau frangé de la poitrine fabriqué de piquants de porc-épic, 
les pans de chemise diminués et les mocassins hauts sont tous des 
caractéristiques des vêtements gwich’in d’autrefois. Des franges 
enveloppées de piquants avivent les mitaines et la gaine  
du couteau, tandis que les franges de la chemise sont décorées 
de graines de chalef argenté et de perles de verre noires. Cet 
ensemble était probablement réservé pour des cérémonies ou des 
occasions sociales importantes.

Trouser-moccasins 	 Mittens 	 Knife Sheath 	 Shirt

Number: A.564 A-D 	 Number: A.564 A-D 	 Number: A.564 A-D	 Number: A.564 A-D 	  
Dimension: 1100 x 512 mm 	 Dimension: 245 x 130 mm	 Dimension: 320 x 120 mm 	 Dimension: 1245 x 510 mm 

Collected by Rev. W. Kirkby, Fort Simpson



23

“ … We never depended on anybody.  We did everything ourselves.   

All the clothing was homemade.”   

“ … Ihåòh goot’àinji’gwidàach’uh kwaa.  Kheenjit akòo tthak  
gwadhàatsaih.  Gwich’yàa’ tthak nakhwanh zraih k’e’jadhàakai’.”

« … Nous n’avons jamais dépendu de quiconque. Nous faisions tout  

nous-mêmes. Tous les vêtements étaient fabriqués à la maison. »

Rosie Firth, Teetå’it Zheh / Fort McPherson, 2004



24

	 We Live Securely By the Land

 
Knife 
Gwich’in, 1862

Most likely a Russian trade item that found its way east from  
Alaska, this iron knife, with its forked and spiraled hilt, has the 
handle wrapped with hide. These knives often appear in drawings 
and the occasional photograph from this period.

Srii
Gwìch’in, 1862

Duulèh Russia gwats’at nihåi’tr’ookat dài’ gwik’ìighe’ Alaska  
danh gwats’at diitee nagoonii’aii, jii ìitsii zrìi’, vatài’ jidìi gwaå ts’àt 
nathidoo gòonlii, adhòh hàh vanaodeenjik. Aii gwàts’at  
hee nijìn gwà’àn dìnehtå’eh tài’ hàh gwank’òo gogwahtsii gwizhìt 
gogwanah’ii.

Couteau
Gwich’in, 1862

Provenant fort probablement d’échanges commerciaux avec les 
Russes, cet article aurait fait son chemin de l’Alaska vers l’Est.  
Il s’agit d’un couteau en fer, à poignée fourchue et spiralée, dont le 
manche est enveloppé de cuir. Ces couteaux apparaissent souvent 
sur les dessins et les quelques photographies de cette période.

Number: A.848.12 D

Dimension: 370 x 109mm

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



25

“My uncle told me stories of the old days, there was never steel to do any 

tooling.  There were knives and ice chisels and all kinds of things that they 

had that were made of bone only.   No steel, no nothing, always, everything 

with bone.”   

“Shoo’ii yeenoo dài’ geenjit shàh gwaandak, gwàt ezhìk dai’ åòo ìitsii 
gwaa’àn gòonlih kwaa.  Tth’an zraih hàh gwitr’it gwadàl’ gogwàåtsaii 
jidìi srii gòo åyuu dzyah akòo dìinch’ii åee.  Ìitsii åòo tr’agwah’in kwaa, 
gwataljii;  shìk tthak tth’an hàh gwazraih.”

« Mon oncle me racontait des récits sur les temps anciens, quand il n’y avait 

pas d’acier pour fabriquer les outils. Il y avait des couteaux, des ciseaux à 

glace et toutes sortes de choses fabriqués seulement avec des os. Pas d’acier, 

rien; tout était toujours fait avec des os. »

Jimmy Kodzin, Wekweètì, 2006

 

Kutchin [Gwich’in] Man:

Coloured lithograph based on a sketch by fur trader Alexander Hunter Murray,  
at Fort Yukon, Alaska in 1847-48.  Published in Richardson, Arctic Searching  
Expedition (1852) and reproduced from McCLellan (1987) Part of the land,  
Part of the Water: A History of the Yukon Indians. Pg. 71.

Homme Kutchin [Gwich’in] 

Lithographie en couleur basée sur un croquis du commerçant de fourrures  
Alexander Hunter Murray, à Fort Yukon, Alaska en 1847-48.  Publié dans Arctic 
Searching Expedition, Richardson (1852) et reproduit dans Part of the land, Part of 
the Water: A History of the Yukon Indians, McCLellan (1987), page 71.



26

	 We Live Securely By the Land

Man’s Cap

Nahane (Slavey), 1860

Although this hat is made mostly with trade items, like the  
coloured wool cloth and white beads, its shape is similar to the  
traditional Slavey hide covered smoking cap. Claws or feathers 
were often worn as ornaments or attached to clothing. In some 
regions, items from physically and spiritly powerful animals, such 
as these grizzly bear claws, were highly valued.

Denelî Ts’ah
Naæahdee Gots’êh Dene,1860

Edi denelî ts’aa tå’a Móla dheh ts’ah ats’ehæî îîlé láóndíh á ôt’e, 
kó Móla ts’êh nazha dídí gots’êh ehts’o dek’ale t’áh hólî á ôt’e.  
Golôâ kegôô gots’êh det’ô t’á shu gozhú k’eh azháts’ehæî îîlé.  
Dene gúlíi kádeæa ndaa åt’a golôâ náts’e gots’êh móoneji, sahcho 
kazháóndíh tå’a see egedîhchá îîlé.  

Casquette pour homme
Nahane (Esclave), 1860

Bien que ce chapeau soit fait presque entièrement d’articles 
d’échanges comme la laine colorée et les perles blanches, sa forme 
est similaire au traditionnel « chapeau à fumer » couvert de cuir 
des Esclaves. Des griffes ou des plumes étaient souvent portées 
comme ornements ou attachés aux vêtements. Dans certaines 
régions, on accordait beaucoup de valeur à des articles provenant 
d’animaux puissants physiquement ou spirituellement, comme ces 
griffes de grizzly.

Number: A.558.43

Dimensions: 185 x 137 mm.

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



27

“In the old days, the hatband was the most significant part of the hat.  

Each hatband tells a story.  This hat probably belonged to someone with  

a powerful connection to the grizzly bear … possibly a medicine man.   

Someone without that power would not wear a hat like this.”  

“Zhundíh tå’a denelî gots’aa dhôh t’ahsíi dáóndíh medhôôthet’i tå’a 
see gogha met’áodéæá îîlé.  Gondi mexéh zháhthela éhsãã azháñt’é.  
Edi ts’ah tå’a dene sahcho egodîhshô ts’êh éhsãã aît’é.  Dene t’ahsíi 
agodîhshôle tå’a kí ts’ah edi kaondíh mets’êh gha íle.”

« Dans les temps anciens, le « bourdalou » ou ruban de chapeau était la partie 

la plus importante du chapeau. Chaque bourdalou raconte une histoire.  

Ce chapeau a probablement appartenu à une personne qui avait un lien  

puissant avec le grizzly … peut-être un « sorcier» ou guérisseur. Quelqu’un 

qui n’aurait pas ce pouvoir ne porterait pas un chapeau comme celui-ci. »

Leon Andrew, Tulita, 2006



28

	 We Live Securely By the Land

Man’s Winter Moccasins
Slavey, 1862

Winter moccasins were made larger to allow room for warm liners 
of furred rabbit or caribou skin. Thicker moose hide was used for 
the bottoms and caribou skin was used for wrap-around ankle 
flaps. Pointed moccasins slowly disappeared from use after the 
1930s. The tongues of this pair are embroidered with a floral de-
sign in silk thread.

Denelî Jihke
Dehcho Gáh Got’îî, 1862

Jihke tå’a gah dhéh íle nidé medzih dhéh t’áh met’áts’ehæé gha 
nechá godlîh á zháts’íhtsi îîlé. Metå’âh tå’a golô dhéh detô á aît’é 
gots’êh medâh tå’a medzih dhéh á aît’é. 1930 gotah gots’ç sôh 
éhsãã Dene jihke xôdçch’oe t’áh agaat’ñ. Edi jihke ket’a tå’a åah-
súé t’áh ît’õã nánéhdlu á ôt’e.

Mocassins d’hiver pour homme
Esclave, 1862

Les mocassins d’hiver étaient plus grands, ce qui permettait  
d’y insérer de chaudes doublures en fourrure de lapin ou en peau 
de caribou. Le cuir plus épais de l’orignal servait à fabriquer la 
semelle, tandis que la peau du caribou formait les rabats  
enveloppants les chevilles. Les mocassins pointus ont  
graduellement cessé d’être utilisés après les années 1930. Les 
languettes de cette paire sont brodées d’un dessin floral en fil  
de soie.

Number: A.848.1 & A

Dimensions: 255 x 122mm.

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



29

“My mother taught me everything a woman should know … I did every-

thing exactly as I saw her do it.  She would never tell me how to work, she 

just showed me.”   

“Semô á ts’élî azhíi egodîhshô gha góæô adezhô seghágonéhtô.  
Megháehnda gháádé shu á edeghágónêhtô.  Kí åáh kó dáóndíh 
eghálaînda séhdindí íle.  T’ahsíi sets’ç kahæî gháádé á keodedéhæô.”   

« Ma mère m’a enseigné tout ce qu’une femme doit savoir … Je faisais tout 

exactement comme je l’avais vu faire. Elle ne me disait jamais comment 

travailler, elle me le montrait tout simplement. »

Monique Sabourin, Fort Providence, 1984



30

	 We Live Securely By the Land

Puberty Drinking Tube
Slavey, 1862

At puberty, a young girl was secluded from the main camp.   
It was a period of mentoring and learning from other women.   
She also had to observe various food and behavioral taboos.   
In some regions, water could not touch her lips so she drank 
through a tube. In this case, a swan wing bone decorated with  
a wrapping of braided porcupine quills was used.

Ts’élîâ Ts’élî Íhléh Nidé, T’ahsíi Nindáh Zôh Dúle 
Tu Ets’éh
Dehcho Gáh Got’îî, 1862

Ts’élîâ ts’élî íhåéh nidé, godîî náts’edéh goch’ââ nánde ats’ehæñh 
gots’êh ts’élî meæôhndah zheghágogenehtê ehåéh. T’ahsíi ndah 
shu ooshétîle gha góæô. Dene ndah shu tu medadhéh ch’adéndíle 
gha góæô gedi. Godîî kagondíh nidé, tõcháa t’á tth’ené medhôh 
k’ai ch’oh éhtå’û zhíéh godéæá t’áh zôh tå’a dúle tu ets’éh.

Tube à boire de la puberté
Esclave, 1862

À la puberté, la jeune fille était isolée du camp principal.  
C’était une période d’apprentissage et de mentorat par les autres 
femmes. Elle devait aussi respecter certains tabous alimentaires 
et comportementaux. Dans certaines régions, l’eau ne devait pas 
toucher ses lèvres et elle buvait au moyen d’un tube. Dans cette 
vitrine, nous voyons qu’on a utilisé un os d’aile de cygne orné d’une 
enveloppe de piquants de porc-épic tressés.

Number: A.850.4

Dimensions: 200 x 73mm 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson 



31

 “Nothing was written or read, everything was oral, but even today I still 

remember all that was told to me when I, too, had to go through that phase 

of life, when I stepped into womanhood.”  

“Kí t’ahsíi zháts’edítå’éle gots’êh kí edîhtå’éh k’eh zhats’ehtile îîlé.  
Eåexéh zhágots’índeh gháádé zôh á t’ahsíi kezháots’edíæáh îîlé.  
Kagóît’é kó, dúh dzêh gots’ç ká k’ála zhundíh dáhsets’édindí îîlé ke-
nahndíh.  Sîshu ká ts’élîâ ts’élî íhåéh dát’î gha góæô kaeht’ñ á aht’e.”

« Rien n’était écrit ni lu, tout était transmis oralement; mais même 

aujourd’hui, je me souviens de tout ce qu’on m’a dit quand moi aussi j’ai 

franchi cette étape de la vie, quand je suis devenue une femme. »

Mary Wilson, Rádelî Køç / Fort Good Hope, 1983  



32

	 We Live Securely By the Land

Hunting Bag
Dogrib, 1860

Netted bags like this were commonly used to carry freshly killed 
small birds and animals. Horizontal bands of red pigment and skin 
thongs wrapped with yellow porcupine quills decorate the netted 
portion of the bag. Along the upper edge, loops were used to  
attach a carrying strap and tie the bag closed.

Nàts’ezè Ôhchì
Tåîchô, 1862

Îåà dii haani ôhchì sìì wet’aæà îlè, ewòetå’î t’à hoòlî, dii haani 
haïcho eyits’ô dii haanì wegaàt’î xè hazhô wek’èdzô îlè. Ôhchì 
nàtso, nèda-le eyits’ô nîït’i. Nîït’ì eyits’ô nîït’i-le t’à hoòlî eyits’ô 
wenaàt’î ha nàhzha t’à wekwè k’e whela t’à hoòlî.

Gibecière
Dogrib, 1860

Les sacs maillés comme celui-ci étaient d’usage courant pour 
transporter les petits animaux et les oiseaux qu’on venait de tuer. 
Des bandes horizontales de babiche de cuir pigmentées de rouge 
et enveloppées de piquants de porc-épic colorés de jaune ornaient 
la partie maillée du sac. Le long du bord supérieur, des boucles 
servaient à attacher une bretelle de transport et nouer le sac pour 
le fermer. 

  

Number: A.558.45

Dimension: 255 x 205 mm 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



33

 “My grandmother said they used willow branches with lots of leaves in  

babiche bags.  You put the branches in the bottom then you can put your  

fish in there or whatever you catch.  The blood will stay on the leaves, not  

drip through.”   

“Dôzhi nàgezè dè, dii haani nàgekwo ôhchì k’egele.  Weyìi mbò 
nôgele ha hôôni ts’îæô hohåè dè nàtso agehæî … Wet’à dechîtah asìi 
hazhô k’egele ha, ohk’èa ôhchì nechà gehtsî.”

« Ma grand-mère disait qu’ils utilisaient des branches de saule avec beau-

coup de feuilles dans les sacs de babiche. Vous placez les branches au fond et 

ensuite vous pouvez y mettre votre poisson ou n’importe quoi que vous avez 

attrapé. Le sang restera sur les feuilles et ne s’égouttera pas au travers. »

Dora Nitsiza, Whatì, 2003



34

	 We Live Securely By the Land

Hunting Bag
Dogrib, 1862

Once considered familiar and indispensable equipment, netted 
bags of this size and shape were very common. The bags were 
strong, light, expandable and flexible. An alternating tight and loose 
net pattern and coloured wool tassels on skin thongs are used to 
ornament this bag.

Nàts’ezèwò
Tåîchô, 1860

Dii haani tehmì ehtå’îwò yìì, dihk’öa chih haani-le dè tich’adi 
nechàlèa åàgïhdè nindè ôhchì yìì whela agehæî. Dek’o nàwhet’iì 
wegaàht’î eyits’ô ch’oh dekwo t’à wek’atsî hoòlî wemôö 
nàwhet’iì eyixè ewò t’à wekwè wek’e whela. Wekaà wek’èghok’è 
gohåî wet’à k’egege gha eyits’ô wet’à wexègeèza ha.

Gibecière
Dogrib, 1862

Autrefois considérés comme un équipement familier et  
indispensable, les sacs maillés de cette dimension et de cette 
forme étaient très répandus. Les sacs étaient solides, légers,  
extensibles et flexibles. Un motif de filet en alternance serré et 
lâche, et des glands de laine colorés sur des lanières de cuir ornent 
ce sac. 

Number: A.848.21

Dimension: 335 x 160 mm 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



35

“When the men went hunting, they would take these babiche bags with 

them.  They tried to make it strong because they might bring some meat 

back in it … Sometimes they made it bigger so they could put all their gear 

in there and stay out in the bush.”

“Setsî haseèhdì, tå’ihgôö ts’ehtsî dè, k’oò weæît’öa åô gohåî wet’à 
ts’ehtsî seèhdi.  ît’öa wetå’a nèts’ele t’à åiwe haani-le dè asìi t’ala 
åanèdeh sii weyìi ts’ewa nee seèhdi.  Edo wexàewì haàle gha,  ît’öa 
wetå’a nàts’ewa.”

« Quand les hommes partaient à la chasse, ils emportaient ces sacs en babiche. 

Ils essayaient de les faire le plus solide possible, pour y mettre la viande qu’ils 

rapporteraient … Parfois, ils les faisaient plus grands pour y mettre tout leur 

équipement et rester dans les bois. »

Dora Nitsiza, Whatì, 2003



36

	 We Live Securely By the Land

Smoking Bag
Dogrib, 1862

Traditional Dene clothing had no pockets. Instead, items were 
carried in bags of all sorts. A smoking bag (also called a fire bag) 
would contain supplies like flint, steel, and tinder for fire making, 
and perhaps a quantity of tobacco. As times changed, these bags 
were used more for ceremonial and social occasions. This moose 
skin bag incorporates several trade items such as wool cloth, blue 
silk ribbon, glass beads and wool tassels.

Ts’et’iwò
Tåîchô, 1862

Înee whàedô wegoht’ô gehtsî hò, wek’àkaà gohåî-le îlè. Eyit’à asìi 
k’egele ha nindè, ôhchì wekaæa gehtsî. Ts’et’iwò (köwò sii wìyeh 
îlè) yìì wet’à kö nàgihtåa ha tå’eht’à k’egele eyits’ô ts’et’i sii weyìi 
whela. Dii dzêë nèhôwò, asìi åô åadî àja, dii haani ôhchì dzêëdeh 
hohåè nindè zô git’àat’î eyits’ô ôhk’èa zô git’àat’î àja. Dii dedìiwò 
t’à hoòlî hôt’e, naza goht’ô, edehtå’è ts’àèt’ii, ehts’o eyits’ô naza 
kwè dii haani t’à hoòlî hôt’e.

Sac à feu
Dogrib, 1862

Les vêtements traditionnels dénés ne comportaient pas de poche. 
Les articles étaient transportés dans toutes sortes de sacs. Un sac 
à feu pouvait contenir des articles comme une pierre à feu, un  
briquet et de l’amadou pour faire le feu, et peut-être un peu de 
tabac. Avec le temps, ces sacs ont davantage été utilisés pour les 
cérémonies et les occasions sociales. Ce sac en peau d’orignal est 
fait avec plusieurs articles d’échanges comme du tissu de laine, du 
ruban de soie bleue, des perles de verre et des glands de laine.

Number: A.850.2

Dimensions: 360 x 140 mm.

Collected by Rev. W. Kirkby,  
Fort Simpson



37

“My grandma used to have a bag like this for smoke, chew, or tobacco.  It 

had a collar and a string that would close the bag if they pulled it … It took 

a long time to make fire then.  There were no matches so they had to have 

a special kind of tool to make fire.  They hit these together to make a spark 

with dry grass.”   

“Setsî dii haani ôhchì kö k’egeæa gha, ts’et’ii haàdze eyits’ô ts’et’ii ha 
wets’ô îlè.  Wek’àkàa gohåî eyits’ô tå’i wexeètå’î wet’à wexèts’ehtsi 
ha … Ekò kö nàts’ihtåa ha dè  wha hòewi hôt’e.  Ekò dege gohåî-le 
îlè t’à wet’à kö nàgihtåa ha hohåè îlè.  Dii eåak’a eåègihshì xè tå’oh 
whegôö t’à kö nàgihtåa.”

« Ma grand-mère utilisait un sac comme celui-là pour le feu et son tabac à 

fumer ou à chiquer. Il avait un collet et un cordon qui refermait le sac quand 

on le tirait … Ça prenait beaucoup de temps pour faire un feu à l’époque.  

Il n’y avait pas d’allumettes, alors les gens devaient avoir un outil spécial pour 

faire du feu. Ils frappaient ces pièces ensemble pour faire une étincelle et 

enflammer l’herbe sèche. »

Jimmy Kodzin, Wekweètì, 2006



38

	 We Live Securely By the Land

Hunting Bag
Dogrib, 1860

The hair-covered skins from the lower legs of a caribou were sewn 
together to form a bag. A hide thong drawstring is used to close the 
top. Bags like this were common and would be used while traveling 
to carry provisions such as dry meat and pemmican.

Nàts’ezèwò
Tåîchô, 1860

Dii ôhchì edzàwò t’à nàæeèdlì hôt’e etsïwò wiìyeh. Ewò t’à wekwè 
hoòlî t’à wexèchi agehæî. Dii haani ôhchì ats’ô wet’àgeèt’î îlè, 
mbògôö eyits’ô etsï weyìi whela agehæî.

Gibecière
Dogrib, 1860

Les peaux couvertes de fourrure des pattes inférieures du caribou 
étaient cousues ensemble pour former un sac. Une cordelière en 
babiche sert à fermer le haut. Les sacs comme celui-ci étaient  
courants et servaient à transporter des provisions comme de la 
viande séchée et du pemmican pendant les déplacements.

Number: A.558.46

Dimensions: 450 x 335 mm. 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



39

“It’s made out of caribou leg skin.  They make it into a bag where they keep 

dry meat and it doesn’t get wind burnt and it lasts a long time. They put 

bone lard, pound meat, and fat, and everything in it.  Nothing spoils if they 

keep it in here; the taste is still the taste of dry meat.”   

“Ekwö edzawòhke t’à hoòlî.  Mbògôöwò gehts’î wet’à mbògôö 
wek’eèk’ô-le haanì nindè whagots’ö mbògôö wek’èts’edì. Ekwötåeh, 
etsï, ek’aa asìi hazhô weyìi whela neèhò tsiìwi-le, îåa edàanì åendì  
sii æaïåî.”

« Il est fabriqué de peau de pattes de caribou. Ils en faisaient un sac où ils gar-

daient la viande séchée; elle ne se déshydratait pas et durait longtemps. Ils y 

mettaient tout dans le sac, la moelle osseuse, la viande attendrie et la graisse. 

Rien ne se détériorait dans ces sacs; le goût restait celui de la viande séchée. »

Rosa Pea’a, Wekweètì, 2006



40

	 We Live Securely By the Land

Birchbark Dish
Dogrib, Fort Rae, 1860

Birchbark containers were utilized for a variety of domestic tasks 
such as food preparation and storage. They could also be used 
with hot stones to boil water. This folded birchbark dish is stitched 
with spruce roots and porcupine quills. The upper rim is accented 
with red, blue, and white quills.

K’ikw’à
Tåîchô, Behchokö, 1860

K’ikw’à t’à asìi åô hagehæî îlè, wet’à mbò segehæî eyits’ô asìi weyìi 
gehåa îlè. Wet’à kwe geèwhì t’à ti gehxoò îlè. Dii k’ikw’à ts’ighoò 
eyits’ô ch’oh t’à hoòlî. Wekaa wedââ dek’o, dehtå’è eyits’ô ch’oh 
dego t’à hoòlî.

Vaisselle en écorce de bouleau
Dogrib, Fort Rae, 1860

Les contenants d’écorce servaient à diverses tâches ménagères 
comme la préparation et l’entreposage de la nourriture.  
Ils pouvaient aussi être utilisés avec des pierres chaudes pour 
bouillir l’eau. Ce plat d’écorce pliée est cousu avec des racines 
d’épinette et des piquants de porc-épic. La bordure supérieure est 
accentuée avec des piquants rouges, bleus et blancs.

Number: A.558.27 

Dimensions: 175 x 140 mm 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson 



41

“This one is a plate and they can drink from it.  But for this one [the pail], 

they keep water beside themselves in it.  They used to pick berries with it too; 

it was good to get berries in.”   

“Dii kw’à hôt’e eyits’ô wet’à ti gedô ha dìle.  Haanikò, dii t’ah degàa ti 
gehtô.  Wet’à jìe sii geèmbè; wet’à jìe ts’eèmbè dè nezî îlè.”

« Celui-ci est une assiette creuse dont ils pouvaient se servir pour boire.  

Mais celui-là [le seau], ils l’utilisaient pour conserver de l’eau près d’eux.  

Ils allaient aussi cueillir des petits fruits avec ça; c’était commode pour  

y mettre les baies. »

Rosa Pea’a, Wekweètì, 2006



42

	 We Live Securely By the Land

Birchbark Pail
Dogrib, Fort Rae, 1860

The shape of this birchbark container suggests it might be used to 
carry water or berries. The rim is reinforced by a bent stick lashed 
with spruce roots and decorated with dyed porcupine quills.  
Quills are also used to sew the seams of this small pail.  

K’ikw’à k’itô
Tåîchô, Behchokö, 1860

Dii k’ikw’à k’itô edàanì wegaàht’î ghaà, wet’à ti ghôögeèle haani-
le dè wet’à jìe geèmbe hôt’e îlè. Dii k’itô wedââ ts’ighoò eyits’ô 
ch’oh wek’èch’àot’î t’à hoòlî. Ch’oh t’à webàa k’itô nechàlèa 
nàgeèlì.

Seau en écorce de bouleau
Dogrib, Fort Rae, 1860

La forme de ce contenant en écorce suggère qu’il peut avoir servi 
à transporter de l’eau ou des petits fruits. La bordure est renforcée 
par une baguette recourbée liée avec des racines d’épinette et 
décorée de piquants de porc-épic teints. Les piquants sont aussi 
utilisés pour coudre les coutures de ce petit seau.

Number: A.558.28

Dimensions: 95 x 80 mm. 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



43

“I saw the old ladies go berry picking with this.  It had a lid too.  They used 

that for cups too.  If it gets ripped or something, they make a new one.   

They didn’t make it fancy like this.”   

“Dii haani k’itô t’à ts’ökòa jìe geèmbe geèhæî.  Wedaàtô sii wets’ô.  
Wet’à sii libò geèt’î.  Taàdlà dè achî wegòò nàgehtsî.  Dii haanì 
wenaàt’î gehtsî-le îlè.”

« J’ai vu de vieilles femmes aller à la cueillette des petits fruits avec un seau 

comme celui-là. Il avait aussi un couvercle. Elles s’en servaient aussi comme 

une tasse. S’il devenait défoncé ou abîmé, elles en fabriquaient un nouveau. 

Elles n’en  faisaient pas d’aussi jolis que celui-ci. »

Elizabeth Arrowmaker, Wekweètì, 2006



44

	 We Live Securely By the Land

Spruce Root Cooking Vessel
Slavey, 1862

Spruce root baskets were so tightly woven they would hold wa-
ter.  Hot stones from the fire would be added to heat the water for 
cooking. After the introduction of metal pots, the practice of cook-
ing with spruce root containers gradually disappeared.  
This container is decorated along the upper edge with brown and 
red goose quills.

Ts’u Ghayé T’áh Mékáets’eht’éh Gha Teneh
Dehcho Gáh Got’îî, 1862

Ts’u ghayé t’áh teneh zháhõlî, goæõõ éhgha ehtå’û t’áh dúle 
met’áh tu ts’ehtå’é îîlé. T’ahsíi ts’ehcheh gha nidé, tthe see køtå’íé 
nídhí tu tah ts’eleh t’áh tå’a tu ts’echeh îîlé.  Satsõõ teneh gølî 
agújá gots’êh tå’a kí ts’u teneh t’áh mékáets’et’éle agújá.  
Edi ts’u teneh tå’a xah ch’oh detsile ôki gúlíi kádeæa membáh 
ehtå’û á ôt’e.

Récipient de cuisson en racine d’épinette 
Esclave, 1862

Les paniers en racine d’épinette étaient tissés si serrés qu’ils 
pouvaient contenir de l’eau. Des pierres chaudes qu’on retirait du 
feu étaient ajoutées à l’eau pour la cuisson. Après l’introduction 
des pots de métal, l’utilisation de contenants en racines d’épinette 
pour la cuisson a graduellement cessé. Ce contenant est décoré le 
long du bord supérieur avec des pennes de plumes d’oie brunes  
et rouges.

Number: A.848.45 

Dimensions: 335 x 230 mm 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson.



45

“As a child I used to get roots with the old people and I always found it very 

difficult to work with the roots, especially the splitting … but now that I’m 

older, it’s really simple.”   

“Ts’élîî ehåî ekúh ôhndah dechî ghayé kôgogehthe goxéh aht’î îîlé.  
Ekúh tå’a k’oní dechî ghayé ts’its’ehdlá gots’êh mexéh eghálats’enda 
segha godezhí îîlé.  Dúh, ká ts’élî ôhndah godlîh ahjá, kí segha móo-
dendi godlîh agújá.”

« Quand j’étais enfant, j’allais chercher des racines avec les aînés et je trouvais 

toujours difficile de travailler avec les racines, spécialement le fendage … 

mais maintenant que je suis plus vieille, c’est vraiment simple. »

Margaret Jumbo, Saamba K’e / Trout Lake, 2002



46

	 We Live Securely By the Land

Spruce Root Dish
Dogrib, 1862

Before Europeans arrived, spruce root containers were standard 
equipment for Dene families. Spring was the best time to collect 
roots from trees growing near water and areas where the moss  
was thin. This shallow vessel of woven spruce roots is decorated 
with dyed porcupine quills.

Ts’ighoò Kw’à
Tåîchô, 1862

Tichonô goòt’î nègïde kwe, dône sôåî ats’ô ts’ighoò kw’à 
t’àgeèt’î îlè. Åik’è nindè t’ah ts’ighoò ts’ihchi ha nezî, tambaà gaà 
dehshe eyits’ô wekaa kw’ah detôlèa dè nezî akô ts’ô hagele.   
Dii ts’ighoò kw’à æaàtå’ï xè ch’oh wek’èch’àot’î adlà t’à hoòlî.

Vaisselle en racine d’épinette
Dogrib, 1862

Avant l’arrivée des Européens, les contenants en racine d’épinette 
étaient l’équipement habituel des familles dénées. Le printemps 
était le meilleur moment pour faire provision de racines de ces  
arbres qui croissent près des rivières et où la mousse est mince.  
Ce récipient peu profond fait de racines d’épinette tissées est  
décoré de piquants de porc-épic teints. 

Number: A.848.47 

Dimensions: 230 x 165 mm. 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



47

“I hadn’t seen one like this until I went to Scotland [National Museums 

Scotland].  Only at that time did I find out that something like this was made 

by the Dogrib people.  It’s from way back.  Even as a young girl I’ve never seen 

anything like this.”   

“Scotland nàwhìtåa hò k’ôna dii haani ehæî (Scotland whàedô whela 
kö).  Ekò, k’onaà Tåîchô goòt’î dii haani asìi gehtsî nôô wek’èshô àja.  
Înee whagots’ô hôt’e nôô.  T’eèka ehåî hò, dii haani wîïzì ehæî whiìle.”

« Je n’en avais pas vu un comme ça avant d’aller en Écosse (National Mu-

seums Scotland). C’est seulement à ce moment que j’ai découvert que des 

choses comme celle-là avaient été fabriquées par le peuple Dogrib. C’est très 

ancien. Même jeune fille, je n’avais rien vu de tel. »

Rosa Mantla, Behchokö / Rae, 2006.



48

	 We Live Securely By the Land

Willow Bark Fishing Net 
Dogrib, Fort Rae, 1860

Fishing nets were an essential tool for providing food for both 
people and dogs. Nets like this were carefully constructed from the 
inner bark of willow trees. Although generally made by women, a 
whole family could be involved in the net building process.   
Unlike babiche or sinew, willow did not stretch or become slippery 
when it was wet.

K’òòt’iì Mï
Tåîchô, Behchokö, 1860

K’òòt’iì mï dône gha eyits’ô tåî wet’à geênda ha sìì wet’aæà îlè. 
K’òò weyìi ts’ôh, wesegiìhdi t’à mï gehtsî ìlè. Ts’eko t’ah dii haani 
mï gehtsî neèhò, ôhk’èa åèot’î hazhô eåexè mï gehtsî. K’òòtiì mï 
whetsò dè wek’e goîtåoò-le xè nàdeeda-le, tå’ihgôö eyits’ô  
kw’è laanì-le.

Filet de pêche en écorce de saule 
Dogrib, Fort Rae, 1860

Les filets de pêche étaient un outil essentiel pour fournir de la 
nourriture tant aux humains qu’aux chiens. Des filets comme 
celui-ci étaient fabriqués avec soin à partir de l’écorce interne des 
saules. Bien que cette tâche revienne généralement aux femmes, 
une famille entière pouvait participer à la fabrication du filet.  
Contrairement à la babiche, le saule ne s’étire pas et ne devient 
pas glissant quand il est mouillé.

Number: A.558.29 

Dimensions: 2745 x 1480 mm. 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson 



49

“My grandma once in awhile used to tell me stories of how it was so hard 

that to survive they had to feed themselves in other ways, so they used to 

make nets to get fish.  They would use a tool to peel the willow and had to 

keep it in the water and used to make it into nets.  My grandma used to say 

that because it was soaked in the water that it was tough and would not rip 

that easy.”  

“Ôhk’èa setsî whàedô gondi t’à sexè gondo eyits’ô edàanì înee 
edèghaà geèdi ha dìi nindè mï gehtsî t’à shègezhe îlè.  Wet’à 
eghàlats’èda t’à k’ôô geèht’iì îlè eyits’ô teè gehåa t’à mï gehtsî.   
Teè gehåa ts’îæô k’òò nàtsô at’î xè naàdla ha whîïdi-le.”  

« De temps à autres, ma grand-mère me racontait des histoires pour expli-

quer que c’était tellement difficile de survivre qu’ils devaient se nourrir de 

plusieurs manières, c’est pourquoi ils faisaient des filets pour attrapper des 

poissons. Ils utilisaient un outil pour peler le saule, ils devaient ensuite le 

garder dans l’eau et l’utilisaient pour faire des filets. Ma grand-mère disait 

que parce qu’il avait trempé dans l’eau, il était robuste et ne se déchirait  

pas facilement. »

 Jimmy Kodzin, Wekweètì, 2006



50

	 We Live Securely By the Land

Toboggan Gear
Dogrib and Chipewyan, Fort Rae, 1860

Often called “carioles”, these toboggans were introduced to the 
north during the fur trade and were used to move freight and  
passengers. Before the fur trade, dogs were not as common and 
toboggans were narrow and flat and were pulled by people. This 
cariole model is made of birch and skin parchment. The dog  
harness, made from a padded caribou skin collar with two hide 
strips, connected the dogs to the sled lines. Narrow bands of  
babiche could be braided together to make strong ropes.

Mbehchîï Goht’ô
Tåîchô eyits’ô Tetsôt’î, Behchokö, 1860

Dii haani mbehchîï wet’à “asìi k’egele wiìyeh îlè”, akweåö 
edzanèk’e tsàwò gighô nàedi àja hò wet’à dône eyits’ô asìi köta 
k’egele ha git’aàt’î îlè. Tsàwò nàedi kwe, ats’ô tåî t’àgeèt’î-le 
eyits’ô dône mehchîï neèghòa k’egedli îlè. Dii mbehchîï k’i eyits’ô 
ewò t’à hoòlî. Dii tåîtå’i ekwöwò t’à tåîmôötô hoòlî eyixè ewòtå’ì  
nàke mbehchîï ts’ö wexeètå’î, eyìi tå’ih nàtso ha gîwô dè, tå’ihgôö 
gehtsî t’à nàtso agehæî.

Béth Chÿné Yuwé
Åîchâghé chù Dêné Sôåîné, Béschogh køé, 1860

Béthchêné dheth si dézî Æedzá nêné ts’çn Dçné nadé si beghâ ní-
layá t’ó Dçné ghã ts’ádheth nani ku hadi nilé. Diri bethchêné dheth 
yé Æasié chu dyne åénalyí halÆî. Tsá dhéth Dçné ghâ nani betthé si 
åñ t’á hat’ñ chiolé beth chêné si Dçné t’á yeluth xél tth’í beth chçné 
nédaré xél tth’i dékál sni.Beth chçné si k’I chu Æétthên dhéth t’á 
halî.Åî bâkél si Æetthên dhéth t’á halî xél tth’i Æétthên dhéth t’a 
tå’ule kal Haåé lñ bãå tå’ul xá. Æeyi t’á lñ beth chçne ts’çñ datå’õ yeluth 
xá.Tå’ul lál haåé si kaghé ts’çn Æéåetå’õ bet’á tå’ulé deyer xa.

Équipement de toboggan 
Dogrib et Chipewyan, Fort Rae, 1860

Souvent appelés « carioles », ces toboggans ont été introduits  
au Nord pendant la traite des fourrures pour transporter des  
marchandises et des passagers. Avant l’époque de la traite des 
fourrures, les chiens n’étaient pas si nombreux et les toboggans 
étroits et plats étaient tirés par des humains. Ce modèle de  
cariole est fabriqué de parchemin de peau et de bouleau. Le harnais 
de chien, fait d’un collier rembouré de peau de caribou et de deux 
bandes de cuir, relie les chiens aux courroies du traîneau. D’étroites 
bandes de babiche pouvaient être tressées ensemble pour former de 
solides cordes.

Sled lines

Number: A.558.32 & A

Dimensions: 8940 x 8 mm. (A) 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson 	

Dog harness

Number: A.558.61 & A & B

Dimensions: 1375 x 205 mm

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson 	

Toboggan

Number: A.686.1

Dimensions: 395 x 160 mm.

Collected by Dr. J. Hector



51

“The women would use either caribou or moose and they would sew it to 

make it narrow.  As for the harness around the neck, that’s caribou too.   

Hair cut from caribou would go into the harness around the collar.”

“Ts’eko ekwöwò haani-le dè dediwò t’à neghòageh’î t’à nàgeèlì.  
Tåîmôötô wekwìmô gohåî sii ekwö hôt’e.  Eghaà haàt’a t’à tåîmôötô 
hohåè hôt’e.”

“Tsekiu si Æétthên dhéth huto Dénié dhéth Æeåerékã nedaré ts’çn. 
Åñ bãåkçn si t’a Æetthçn dheth Æat’é. Ku lñ k’oth kal xá dé Æetthên gá 
beyél dzé hél nanekâ.”

« Les femmes utilisaient la peau de caribou ou d’orignal et la cousaient pour 

en faire des bandes étroites. Les harnais autour du cou sont aussi en peau de 

caribou. Le poil du caribou était utilisé dans le harnais autour du col. »

Jimmy Kodzin, Wekweètì, 2006



52

	 We Live Securely By the Land

Model Canoe and Paddles
Chipewyan, 1862

The birchbark canoe combined a large carrying capacity with  
minimum weight. Bark for construction was removed from the 
trees in spring. Twenty to twenty five sheets of bark were needed 
to cover the spruce frame. The seams were sewn with split spruce 
roots and sealed with spruce gum. Canoes of this style up to five  
meters long were used for moving freight and people.

K’i ts’i Æazé Chu T’odhé
Dêné Sõåñné 1862

K’i ts’iÆaze bet’á Æasié chu Dêné åâ åénalyí. Åuk’é nodher dé 
Dêné si k’i t’us naåtsi noná hilé de nonâ ts’çn sôlaghé delch’ul ts’i 
xá.Æeyi si ts’i ts’î dechên nare nilyé.Dechçn ghai t’á nelkâ Æeyer 
ts’î dechên dzé t’ús si t’á hedzé. Diri déchên ts’i si bet’á Dêné chu 
Æasié åenalyi Æat’é.

Représentation d’un canot et de pagaies 
Chipewyan, 1862

Le canot d’écorce allie légèreté et capacité de transporter de 
lourdes charges. L’écorce servant à sa construction est prélevée 
sur les arbres au printemps. Il faut entre 20 et 25 feuilles d’écorce 
pour couvrir le cadre en épinette. Les coutures sont cousues de 
racines d’épinette fendues, leur étanchéité étant assurée par de la 
gomme d’épinette. Des canots de ce style, mesurant jusqu’à cinq 
mètres de long, ont servi au transport des marchandises et  
des personnes.

Number: A.848.42 A-D 

Dimensions: 870 x 190mm 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



53

” … our ancestors really had a way of life where everything they used was 

with their hands, to make it, and to work with it.  But today’s generation, 

everything is so easy.  You just jump on the skidoo and off it goes.   

Airplanes, you just get on.  So this [birch canoe] is kind of left aside  

for old-timer’s stories.”   

“Yunizñ tthaidêné si t’a bet’à ghaládá si belá t’á halî Æát’é haåé-u 
yehet’ait’ñ. Dô diri dzîné Dêné nadé si Æasié bebá boréni Æat’é.  
Dô tå’és beschêné nida dé hîghá lu,Dziret’ay yîyá dé kut’á lu ku diri 
K’i ts’i si bets’î hani høåî Æaja behét’á t’île.”

« … nos ancêtres avaient une manière de vivre où tout était fait mains, la 

fabrication des choses et leur utilisation. Pour la génération actuelle, tout 

est si facile. Vous sautez sur votre skidoo et hop! vous partez! Les avions sont 

disponibles, il suffit d’y monter. Alors, les canots d’écorce … on ne les sort 

que pour les contes des anciens. »

Jimmy Kodzin, Wekweètì, 2006 



54

	 We Live Securely By the Land

Model Canoe and Paddles
Slavey, 1862

Birchbark canoes were an effective means of transportation 
because they were durable, seaworthy, and light. They were ideal 
for traveling great distances on northern lakes and rivers. When 
damaged, repair material was readily available in the surrounding 
forests. This style of canoe was usually used for hunting and was 
seldom longer than four meters. Their smaller size made them easy 
to portage.

K’i Elá Gots’êh T’oh
Dehcho Gáh Got’îî, 1862

K’i elá tå’a nekéle gots’êh delô hólî t’áh Dene kaondíh t’áh zôh  
á k’eget’óh îîlé. Dechîtah gots’êh t’ahsíi t’áh seets’ehæî gha méo-
dendi t’áh shu nidhãã met’áh k’ets’et’óh gha nezû îîlé. Edi elá tå’a 
met’áh náts’ezéh gha hólî á aît’é. Elá kaondíh tå’a kí hono õõ ôki 
goké aende zôh á aît’é. Aetséle t’áh ndéh teh åataats’echu gha 
nezû îîlé.

Représentation d’un canot et de pagaies 
Esclave, 1862

Les canots d’écorce étaient très efficaces pour le transport  
car ils étaient durables, aptes à naviguer et légers. Ils étaient  
parfaits pour parcourir de grandes distances sur les lacs et les 
rivières nordiques. Quand les canots étaient endommagés,  
le matériel pour les réparer était immédiatement disponible dans 
les forêts environnantes. Ce style de canot servait habituellement 
pour la chasse et mesurait rarement plus de quatre mètres. Leur 
dimension plus courte facilitait le portage.

Number: A.848.43 A-D 

Dimensions: 740 x 160 mm. 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



55

“When I was a young man, I saw Chief Bruneau at Russell Lake.  He said he 

was going to make a canoe.  So he gathered some women together and they 

needed to find those good birch trees. They had to look for spruce gum.   

The women were helping him out by collecting all the stuff, and he made  

the canoe.”   

“Cheku ehlî ekúh ká Naxeæetth’aahti Ndee, Bruneau, Russell Lake 
k’i elá thehtsi megháendá îîlé.  Ts’élî sáanéht’é zhegha k’i t’ue nezû 
gots’êh ts’u dzéh nágehtsí gha goníedénitå’éh îîlé.”

« Quand j’étais jeune homme, j’ai vu le chef Bruneau au lac Russell. Il a 

dit qu’il allait faire un canot. Alors il a rassemblé quelques femmes pour 

qu’elles trouvent de bons bouleaux. Elles devaient aussi trouver de la gomme 

d’épinette. Les femmes l’ont aidé en rassemblant tout le matériel nécessaire et 

il a fabriqué le canot. »

Jimmy Kodzin,Wekweètì, 2006

 



56

	 We Live Securely By the Land

Model Snowshoes
Dogrib, Fort Rae, 1860

Snowshoes styles varied greatly among geographic areas and  
snow conditions. For deep soft snow, snowshoes could be almost 
as tall as a man. They were vital equipment for winter travel.   
The wooden frames of these replicas are laced with babiche  
and upturned at the front.

Æah
Tåîchô, Behchokö, 1860

Æah kaæa åô gohåî, edî nâäde ghaà eyits’ô zhah edaïtô ghaà æah 
hohåè. Zhah detô xè dezhì-lea, ôhk’èa dône edàïdo hagôhwha 
ts’ö at’î hôt’e. Xok’e k’egede gha sìì wet’aæà. Dii æah hoòlî sii, 
wekw’ôö k’e tå’ihgôö t’à hoòlî xè wekwì yazèa îdooæa.

Représentation de raquettes à neige
Dogrib, Fort Rae, 1860

Les styles de raquettes à neige varient beaucoup en fonction des 
régions géograpniques et des conditions d’enneigement. Pour la 
neige profonde et légère, les raquettes pouvaient presque mesurer 
six pieds de long. Il s’agissait d’un équipement vital pour voyager 
en hiver. Les cadres de bois de ces répliques sont lacés de babiche 
et recourbés à l’avant.

Number: A.558.58 & A 

Dimensions: 592 x 139 mm.

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson



57

“They say making snowshoes, when you put babiche on you must not make a 

mistake.  If you make a mistake, It’s bad luck … I remember way in the past, 

we lived here and the women they made sure after somebody does it they 

looked it all over to make sure there was no mistake.  If there was a mistake 

they had to undo that.  That’s how it was.”   

“Æah ts’ehtsî dè, tå’ihgôö wek’e nèts’elè dè, sìì nezî wexòets’ihdi 
gedi.  Ehkw’i-le anèla dè wet’à nets’öhòedìa-le gedi … Înee wenaàh-
dì, jô nàts’èdè îlè eyits’ô ts’eko æah yeèhtsî tå’ahô, hazhô gighaàda, 
ahsï nezî ayîïla nìì gedi t’à gighaàda.  Nezî yeèhtsî-le dè, achî 
nàyeèæo t’à senàyeehæî.  Ekò hagöt’e îlè.”  

« Ils disent que lorsqu’on fabrique des raquettes, il ne faut faire aucune erreur 

en plaçant la babiche. Si vous faites une erreur, c’est de la malchance … Je me 

souviens qu’il y a très longtemps, nous vivions ici et quand quelqu’un faisait 

une raquette, les femmes examinaient soigneusement le travail pour s’assurer 

qu’il n’y avait pas d’erreur. S’il y avait une erreur, il fallait reprendre le travail. 

C’était comme ça. »

Elizabeth Arrowmaker, Wekweètì, 2006



58

	 We Live Securely By the Land

Pipe Stones, Carved Pipe Bowl, and Borer

Dogrib, Fort Rae, 1859

The “soft” pipe stones were found at local quarry sites and were 
skillfully cut and shaped into pipe bowls. A borer made from a 
piece of iron imbedded in a wooden handle was used to hollow 
out the inside. The finished shape of the bowl copied the popular 
European clay pipe. A wooden pipe stem was attached and the 
pipe was ready to use.

Ts’ììkwe Kwe, Ts’ììkwe Hoòlî Kw’à Eyits’ô Wet’à 
Asìi Xagehgoo
Tåîchô, Behchokö, 1859

Ts’ììkwe kwe dezhì-lèa t’à hoòlî, jô kwe whetå’ì k’è wegògîhæô 
eyits’ô ts’ehwhïa ts’ììkwe kw’à laanì gehtsî. Dii dechî wet’à 
ghedoo t’à weyìi gôöæa agehæî. Weghô nàgït’e dè ehtå’è åèdzè 
t’à hoòlî ts’ììkwe laanì wegaàht’î. Welô dechî wexègeèzhà t’à 
wet’àgeèt’î.

Pierre à pipe, fourneau de pipe sculpté et foret
Dogrib, Fort Rae, 1859

La « tendre » pierre à pipe provenait des carrières locales; on la 
coupait et la façonnait avec adresse pour en faire des fourneaux 
de pipe. Pour creuser l’intérieur, on se servait d’un foret constitué 
d’une tige de fer insérée dans un manche de bois. La forme finie de 
la tête de pipe copiait la populaire pipe européenne en argile. Un 
tuyau de bois y était fixé et la pipe pouvait alors être utilisée.

Pipe stone 	 Cut pipe stone 	 Borer 	 Carved pipe bowl

Number: A.558.16 	 Number: A.481.13	 Number: A.558.18 	 Number: A.481.14		
Dimensions: 30 x 25 mm.	 Dimensions: 53 x 50 mm.	 Dimensions: 140 x 29 mm. 	 Dimensions: 55 x 49 mm.	  	
Collected by B.R. Ross	 Collected by B.R. Ross 	 Collected by B.R. Ross 	 Collected by B.R. Ross



59

“Many of our elders’ grandparents and great grandparents, used to smoke 

pipe all the time; they used to sit and smoke pipe.  It used to be nice, to just 

sit around, they relaxed.  Even my grandmother used to smoke pipe.”   

“Goæôhdaà åô, gotsè eyits’ô gotsècho dii haani ts’ììkwe ts’egeèt’ì îlè; 
ats’ô gehkw’e t’à ts’egeèt’ì îlè.  Akì ts’ehkw’e xè ts’ets’eètì nezî îlè, 
k’ehoògehæa îlè.  Setsî hò ts’ììkwe ts’eèt’ì îlè.”

« Beaucoup de nos grands-parents et arrière-grands-parents fumaient  

constamment la pipe; ils s’assoyaient et fumaient la  pipe. C’était bien … 

simplement s’asseoir et se relaxer. Même ma grand-mère fumait la pipe. »

Rosa Mantla, Rae, 2006



60

	 We Live Securely By the Land

Stone Pipes
Dogrib and Chipewyan, Fort Rae, 1859

Europeans most likely introduced the practice of smoking to the 
north. Stone pipes were carved by the Dene both for trade and for 
their own use. The pipe with the ornately carved bowl is of a style 
thought to originate in Eastern Canada and brought west with the fur 
trade. The long stemmed pipe, fashioned in the style of a  
European clay pipe, has a skin thong attaching the bowl to the 
wooden stem to avoid loss.

Kwe T’à Ts’ììkwe Hoòlî
Tåîchô eyits’ô Tetsöt’î, Behchokö, 1859

Tichonô goòt’î dedî t’ah akweåö ts’eèts’et’ì edzanèk’e ts’ö negïla 
hôni. Dône sôåî kwe t’à ts’ììkwe gehtsî, gighô nàedi ha eyits’ô dedî 
sii git’aàt’î ha sii. Dône îda k’àmbatsöö nèk’e gots’ô edzanèk’e ts’ö 
tsàwò gighô nàedi ha k’egede hò dii haani ts’ììkwe kw’à laanì hoòlî 
jô ts’ö negïwa. Ts’ììkwechîï nîïdè Tichonô goòt’î ts’ììkwe ehtå’è 
åèdzè t’à hoòlî, ôögeèshich’aà tå’ihgôö t’à dechî ts’ö wexeètå’î.

Ts’él T’ui Tthé
Åîchâghé chu Dêné Soåîné, Beschogh Kûç, 1859

That’îné t’á bét’á Dêné si ts’éltuí Æajá sni jâ Æedzá nêné k’eyághe. 
Æéyi bét’á Dêné si ts’étuí tthé heghâ béghâ naní xá chu tth’I yet’át’î.
Ts’éltuí tthé si tth’ai tsoghé k’izî haåé yunaghé Dêné nadé k’izñ 
Æalyá Æeyer ts’I jâ dezi nêné Canada hulyé si k’eyaghé Dêné ghâ 
nani. Ts’éltuí tthé si bechêné neth ni.yunaghé Dêné k’izî that’ñn ts’î 
hatå’és ts’éltuí tthé k’izñ.Æéyer ts’î åus lat’é béåchéth hulé Æáné  
ch’á halñ.

Pipes de pierre
Dogrib et Chipewyan, Fort Rae, 1859

L’habitude de fumer a probablement été instaurée au Nord par  
les Européens. Les Dénés sculptaient les pipes de pierre pour leur  
usage personnel et pour le commerce. Le style de la pipe au  
fourneau richement sculpé prendrait origine dans l’Est du Canada et 
aurait été importé dans l’Ouest avec la traite des fourrures.  
La pipe à long tuyau, façonnée dans le style de la pipe d’argile euro-
péenne, est munie d’une lanière de cuir qui fixe le fourneau  
au tuyau de bois pour éviter qu’il ne se détache.

Ornamented Pipe and Stem

Number: A1910.19&A

Dimensions: 135 x 75 mm.

Collector unknown.  

Pipe and Stem

Number: A.558.15 

Dimensions: 210 x 64 mm. 

Collected by B.R. Ross, Fort Simpson. 	
	



61

“My aunty was an elder and she used 

to have a pipe like this, tied together.   

She used to smoke that kind of pipe.  The stick 

was shorter but it was tied like that.  The stick to the 

pipe, it always falls off, so they had to tie it together like 

that.  And this string was to keep from losing it”. 

“Semôö ôhdaà hôt’e îlè eyits’ô dii haanì ts’ììkwe åexeètå’î 
wets’ô îlè.  Eyìi haani ts’ììkwe ts’eèt’ì îlè.  Dechî neèk’öa îlè 

haanikò haanì eåeètå’î îlè.  Dechî eyits’ô ts’ììkwe ats’ô eghatå’ì t’à 
eåeètå’î agîhwhô.  Eyits’ô dii tå’i wet’à ködeèwìa-le gha hôt’e.” 

“Sak’ié si tsâkui thelî ku bets’ñ ts’ét’uí tthé Æeåétå’ô ni. Hat’I ts’éltuí 
tthé _e ts’élt’ui ni.Ts’éltuí bechêné nedu xél béåchéth ni. Ts’élt’uí tthé 
bets’î déchên si hakéth badhí t’á beåchéth beghâ hulé Æané  
ch’á halñ.”

 « Ma vieille tante avait une pipe comme celle-là, maintenue avec une lanière 

de cuir. Elle fumait cette sorte de pipe. Le tuyau était plus court, mais il était 

attaché comme ça. Le tuyau et le fourneau se défaisaient tout le temps, alors 

il fallait les fixer ensemble de cette manière. Cette cordelette empêchait de 

perdre le fourneau. »

     Elizabeth Arrowmaker, Wekweètì, 2006

Inside a Dogrib [Tåîchô] Lodge:

A sketch by Father Émile Petitot ca. 1864. Reproduced from Laverdure, P., J. Moir 
and J. S. Moir (eds. and trans.) 2005 Travels around Great Slave Lake and Great 
Bear Lakes, 1862-1882 by Èmile Petitot. Toronto: The Champlain Society.

Intérieur d’une hutte [Tåîchô] 

Un croquis du Père Émile Petitot, vers 1864. Reproduit de Laverdure, P., J. Moir et 
J. S. Moir (eds. and trans.) Travels around Great Slave Lake and Great Bear Lakes, 
1862-1882 by Émile Petitot. Toronto, The Champlain Society, 2005.	



62

Context
The National Museums Scotland Athapaskan collection provides a unique ‘snap-

shot’ of Dene material culture at a time when outside influences were starting to 
cause great changes within Dene society, many of which were beyond their control. 
It is appropriate that this exhibition coincides with the implementation of the Tåîchô 
Government’s land-claim. These recent changes are dramatic, yet they connect with and 
are rooted in the changes that Dene societies experienced in the 19th and 20th centuries. 
This exhibition also makes this connection and is purposely presented at the very point 
of 21st century self-determination. There has been no contact between the Dene and the 
National Museums of Scotland since the collection was assembled. This project therefore 
ends a 150-year hiatus while created opportunities for new relationships.

It is no coincidence that there is no traditional word for art in First Nation societies, the 
closest term being not a noun but an appropriated verb, ‘to work on.’ What is presented 
here is not, therefore, art as ‘transcendent practice’ but art as utility. This implies the irony 
that this 19th collection is, to Western eyes, conceptually modern - the practical aesthetic 
and minimal decoration having a modernist integrity within which form follows function.  
This integrity is also the consequence of a symbiotic relationship between people and 
place. Contemporary Dene craftwork owes much to the missionary school, particularly the 
floral motifs that now dominate ‘traditional’ artisanship. Today, alas, art is still largely taught 
in northern schools according to the aesthetic rules of the dominant southern society.

The collaborative development of Dè T’a Hoti Ts’eeda has also provided  
opportunities for ‘listening’ to elders’ stories about the objects. These stories are often 
very different from the usual textual ethnographic interpretation common in exhibits.  
Cultural biographies provide unique interpretations that inform us about both the past and 
the present of objects within a modern cultural context. This relationship between living 
story and historical artifact will also be the substance behind the associated educational 
programming that will bring elder and youth together towards maintaining appropriate  
cultural continuity. This exhibition demonstrates that a major role for the 21st century  
museum is to facilitate this continuity through working in parity with communities.

Curators 

Gavin Renwick	 Thomas D. Andrews
Chair of Art & Policy 	 Territorial Archaeologist
Faculty of Duncan of Jordanstone 	 Prince of Wales Northern Heritage Centre
College of Art & Design	 Education, Culture and Employment
University of Dundee	 Government of the Northwest Territories



63

Context
National Museums Scotland Athapaskan whaehdô goht’ô natsîgeèla weghàts’eda 

dè, dakweåô kwèt’î nïïdè gots’ô edaàni Dene xè t’asi åô åadî adza île siì wegoht’î hôt’e.  
Whaehdô goht’ô whela wegodi ghàà Tåîchô Gha Ndèts’ö K’aowoh hohåe hôt’e. Dene xè 
t’asi åô åadî adza gots’ô didzê gots’ö wet’à edegeeda hôt’e. Whaehdô wegodì ghàà didzê 
Dene sôåî ndè xè edexè sigogehæî adza siì wegoht’î hôt’e. Di whaàle gots’ô Dene xè åadî 
hòæô adza, haànikò t’asi xè åadî t’à denaàwo giìt’ô t’à didzê edegha ndèts’ô k’aowoh 
geèhtsî ha nègîïdè hôt’e. Didzê gots’ö Dene Sôåî eyits’ô National Museums Scotland 
whaehdô goht’ô nats’îgeèla ghô eåets’ö gogîîdo le hôt’e. Di làà 150 xò wek’è eghàlagîî-
da t’à hòt’a welô nehoîwo hôt’e, eyit’à eåexè eghàlageèda gha hòæô agodza hòt’e.  

Dene sôåî yatì k’ëë art ts’eèdi siì wegha yati whìle, eyit’à “t’asi k’è eghàlats’eèda” 
wèts’eèdi hôt’e. Eyit’à art ts’eèdi siì, weghàts’eèda dzô gha hohåe le haàni wet’aæà gha 
siì hohåe hôt’e. Whaehdô goht’ô weghàts’eèda dè, edaàni t’asi åadî t’à agîît’î, edaàni 
t’asi åadî t’à wek’àtsî hohåe eyits’ô wek’èè edaàni wet’à hòt’î île siì wègoòht’î hôt’e. Edî 
gots’ô Dene eåexè nîïdè t’à edaàni hòæô agodza siì wègoòht’î hôt’e. Didzê Dene Sôåî 
Welàà weghàts’eèda dè, Dôxaa kö nîhtå’èkö goîla t’à edaàni t’asi gehtsî siì wègoòht’î, 
didzê deæô ït’öchà t’à t’asi hohåe siì wegoòht’î. Didzê edzanê nîhtå’èkö t’asi ts’eehts’î 
hoghàgeètô haànikò, mööla naàwo k’ëë zô hoghgeètô laàni agodza hôt’e.  

Dè T’a Hoti Ts’eeda làà k’è eåexè eghàlats’eèda t’à ohda whaehdô gôht’ô xè goxè 
gogeèdo ha hòæô agodza. T’asi t’à goxè gogeèdô siì nîhtå’è k’è godi dek’èhtå’è xeht’e nîle.  
Whaehdô gôht’ô t’ dô goxè godo dè, înêê eyits’ô didzê edaàni t’à åadî gòæô agodza siì 
wek’èhodzô at’î hôt’e. Godi eyits’ô whaehdô goht’ô t’à eåexè gots’eèdo t’à ohda eyits’ô 
chekoa hoghàts’eèhtô dè hotì ehkw’î dene denaàwo giìtô ha hôt’e. Di whaehdô gôht’ô t’à 
îdàà dene gixè gots’eèdo ha hòæô agodza t’à wek’è eåexè eghàlats’eda ha hôt’e.

K’àowo

Gavin Renwick	 Thomas D. Andrews
Chair of Art & Policy 	 Territorial Archaeologist
Faculty of Duncan of Jordanstone 	 Prince of Wales Northern Heritage Centre
College of Art & Design	 Education, Culture and Employment
University of Dundee	 Government of the Northwest Territories

 



64

Context
La collection Athapaskan des National Museums Scotland donne une ‘ image ’ 

unique de la culture matérielle des Dénés à une époque où les influences extérieures  
commençaient à provoquer d’importants changements au sein de leur société, et contre 
lesquels généralement ils ne pouvaient rien. Il est opportun que cette exposition coïncide 
avec la mise en œuvre de la revendication territoriale du Gouvernement Tåîchô. Si les ré-
cents changements sont importants, ils prennent racine dans les changements que les 
sociétés dénées ont connus aux XIXe et XXe siècles. Cette exposition, qui illustre également 
ce lien, est délibérément présentée au moment précis de cette autodétermination initiée au 
XXIe siècle. Il n’y a eu aucun contact entre les Dénés et les National Museums Scotland 
depuis que la collection a été assemblée. Aussi, ce projet met fin à un silence de 150 ans et 
ouvre la porte à de nouvelles relations.

Il n’est pas surprenant qu’il n’existe aucun mot traditionnel pour désigner l’art dans les 
sociétés des Premières nations, le terme le plus proche n’étant pas un nom mais plutôt un 
verbe, ‘ travailler sur. ’ Ainsi, ce qui est présenté ici n’est pas de l’art en tant que ‘ pratique 
transcendante ’ mais plutôt de l’art utilitaire. Il est ironique que cette collection du XIXe 
siècle soit perçue aux yeux des Occidentaux comme conceptuellement moderne – d’une 
esthétique pratique, et arborant une décoration minimale soumise à une intégrité mod-
erniste dans laquelle la forme est dictée par la fonction. Cette intégrité marque aussi la 
conséquence d’une relation symbiotique entre le peuple et le lieu. La production artisanale 
contemporaine des Dénés tire beaucoup de l’école des missionnaires, en particulier les 
motifs floraux qui dominent maintenant l’artisanat traditionnel. De nos jours, hélas, l’art 
est encore largement enseigné dans les écoles du Nord selon les règles esthétiques de la 
société dominante du Sud.

La collaboration qui a abouti à la mise en place de l’exposition Dè T’a Hoti Ts’eeda 
a également permis d’« écouter » les récits des aînés à propos des objets. Ces ‘ récits ’ 
sont souvent très différents de l’habituelle ‘ interprétation ethnographique textuelle ’ 
que l’on trouve dans les musées. Les biographies culturelles offrent des interprétations  
uniques qui nous renseignent à la fois sur le ‘ passé ’ et le ‘ présent ’ des objets dans un 
contexte culturel moderne. La relation entre l’histoire vivante et l’objet historique formera 
en outre la substance d’une programmation éducative qui rassemblera les aînés et les 
jeunes en vue d’assurer une continuité culturelle opportune. Cette exposition démontre 
l’un des principaux rôles des musées du XXIe siècle, à savoir faciliter la continuité par une 
collaboration conjointe avec les collectivités.

Conservateurs

Gavin Renwick	 Thomas D. Andrews
Chair of Art & Policy 	 Territorial Archaeologist
Faculty of Duncan of Jordanstone 	 Prince of Wales Northern Heritage Centre
College of Art & Design	 Education, Culture and Employment
University of Dundee	 Government of the Northwest Territories



65Chief Jimmy Bruneau



66

The Dene
“Dene” is an Athapaskan word meaning ‘man’ or ‘people.’ The term is often used 

to designate bands or larger groups and, in the Northwest Territories, includes several  
regional or cultural groups speaking one of the following four languages: Chipewyan, Dogrib 
(Tåîchô), Slavey-Hare, or Gwich’in.

Traditionally an extremely mobile people, the Dene moved in concert with the  
seasons and available resources. Migratory caribou and fish provided a relatively  
stable food supply, supplemented by other wildlife and a wide variety of plants. These  
resources also provided tools, clothing, and habitations. Although food was often  
seasonally abundant, occasional periods of starvation occurred.  

Social structure centered on the extended family. Winters were a time of dispersal 
as family groups hunted smaller herds of caribou on the winter range. Spring, summer 
and fall were opportunities for gatherings of families into larger groups to exploit caribou  
migrations or seasonal runs of fish. Dene life persisted for millennia in this way, varying little 
from year-to year.  

Direct contact with European society first came in the late 1700s as the fur trade 
moved into Dene territory and new ways and a new economy soon followed. It was the 
beginning of a long period of great change and the objects in this exhibit come from this 
period. By the late 1800s, traditional hide clothing and many traditional technologies 
and tools were mostly replaced by ones of Euro-Canadian manufacture. Despite these  
transformations, Dene social structure and oral tradition remained strong and provided a 
buffer of cultural-based values and knowledge for dealing with rapid change.  

Since 1972, the Dene groups in the NWT, under the umbrella of the “Dene Nation,” 
have been negotiating land claims with the Canadian government. In 1992, the Gwich’in 
completed their claim; the Sahtu Dene followed a year later. Most recently, in 2004, the 
Tåîchô completed their claim and are now in the process of implementing its various 
provisions, including those related to self-government. Other Dene groups are still in the 
process of completing land claims, self-government agreements, or treaty land entitlement 
agreements.



67

Dene
Athapaskan k’ëë “Dene” ts’eèdi dè, “dô haànile dè done” tseèdi ats’edi. Done ïåe 

kàæa eåexè nàdè siì Dene gìyeh hôt’e. Edzanê k’è Dene yati dî t’à gogede hôt’e; Tehtsöt’ï, 
Tåïchô, Gahchot’ï eyits’ô Gwich’in.

Dene sôåï sïï xè edî t’asi åô gòåï k’èè k’ègede ïle. Ekwò, åiwe, tich’adi nechalea 
eyits’ô ït’ô åô kàæa t’à edegîïda hôt’e. T’asi t’à, wet’à eghàlats’eda gha t’asi gehtsi, gôht’ô 
eyits’ô kö haàni siì gehtsî ïle. Tich’adi åô gohåï dè mbo åô gohåï haàni sâwhaà tat’è mbò 
whìle dè dône mbò dêê eåagede ïle.

Eåeot’ï eåexè nàdè ïle. Xo k’è nidè eåeot’ï ekwö åô le ghô nàgezè. Edak’ô, ïmbè 
eyits’ô hat’ô nidè, edî ekwö at’ï eyits’ô edî åiwe k’eæô godi gha eåexè negeède. Whaà 
gots’ô Dene sôåï haàni naïde ïle hôt’e.  

1972 NWT gots’ô Dene sôåï hazô Dene Nation wetå’a eåets’àdageedi t’à Canadi-
an government xè ndè sìgeehæï xèhogîïhwho hôt’e. 1992 k’è Gwich’in ndè xè sìgolïï-
la; Sahtu Dene ïåè xo tå’akô edexè sìgogîïla hôt’e. Di whaà le, 2004 k’è Tåïchô ndè xè 
edexè sìgogîïla t’à edegha ndèts’ö k’aowoh hohåe k’è eghàlageèda adza hôt’e. Dene sôåï  
wehda ïåa ndè ghô edexè sigogeèhæï hôt’e.



68

Les Dénés
« Déné » est un mot athapascan qui signifie ‘homme’ ou ‘peuple.’ Ce terme est  

souvent utilisé pour désigner des bandes ou des groupes plus grands. Aux Territoires du 
Nord-Ouest, les Dénés comprennent plusieurs groupes régionaux ou culturels parlant l’une 
des quatre langues suivantes : chipewyan, dogrib (Tåîchô), slave ou kutchin (gwich’in).

Traditionnellement, les Dénés sont un peuple extrêmement mobile, ils se déplacent 
selon les saisons et les ressources disponibles. Les poissons et les caribous migrateurs 
constituent une source relativement stable de nourriture, complétée par les autres gibiers 
et une grande variété de plantes. Ces ressources servent aussi à la fabrication des outils, 
vêtements et habitations. Bien que, la plupart du temps, la nourriture soit abondante en 
saison, les Dénés ont connu occasionnellement des périodes de famine. 

La structure sociale est centrée sur la famille élargie. L’hiver est une période de  
dispersion quand des groupes de familles partent chasser de petits troupeaux de  
caribous sur les aires d’hivernage. Le printemps, l’été et l’automne sont des occasions de 
réunions familiales en groupes plus grands pour exploiter les migrations de caribous ou les 
montaisons saisonnières du poisson. La vie des Dénés a persisté de cette manière pendant 
des millénaires, variant très peu d’une année à l’autre.   

Les premiers contacts directs avec les Européens se produisent à la fin des années 
1700, alors que la traite des fourrures fait son apparition en territoire déné. S’ensuivent de 
nouvelles façons de faire et une nouvelle économie. C’est le début d’une longue période 
de grand changement. Les objets de la présente exposition proviennent de cette période de 
changement. À la fin des années 1800, les vêtements traditionnels en cuir et de nombreux 
outils et technologies traditionnels ont presque tous cédé la place à ceux fabriqués par les 
Euro-Canadiens. En dépit de ces transformations, la structure sociale et la tradition orale 
des Dénés sont restées fortes et exercent un effet tampon en s’appuyant sur le savoir et les 
valeurs culturelles face au changement rapide.  

Depuis 1972, les groupes de Dénés des TNO, sous l’appellation générale ‘Nation  
dénée,’ ont négocié des revendications territoriales avec le gouvernement canadien.  
En 1992, les Gwich’in ont mené à bonne fin leurs revendications; les Dénés du Sahtu ont 
suivi un an plus tard. Plus récemment, en 2004, les Tåîchô ont obtenu gain de cause et ils 
ont maintenant entrepris de mettre en place leur autonomie gouvernementale. D’autres 
groupes de Dénés sont en train de finaliser des revendications territoriales, des accords 
d’autonomie gouvernementale ou des accords relatifs aux droits fonciers issus des traités. 



69

The Dene in Edinburgh: 
A History of National Museums Scotland
National Museums Scotland, as it exists today is the result of a merging of two  

long-established and nationally important institutions: the National Museums of  
Antiquities of Scotland and the Royal Scottish Museum [this occurred in 1985]. The National  
Museums of Antiquities was founded in 1780, a museum dedicated to antiquarianism, 
whilst the Royal Scottish Museum, was founded in 1854 as the Industrial Museum,  
a celebration of the Victorian belief in the importance of museums in public education.  
Britain was in the grip of the Industrial revolution and events such as the Great Exhibi-
tion in London in 1851 generated tremendous enthusiasm for informing the public about 
industries and industrial resources. A new Government Department was set up dedicat-
ed to Science and Art, and provided funds to set up the Industrial Museum in Scotland.  
George Wilson, a scientist and scholar, was appointed as its first director. Through George 
Wilson, a series of associations began which resulted in a remarkable collection of Dene 
cultural material from northern Canada.

The new Industrial Museum had no major collections but was blessed by a visionary 
Director, who had a passion for collecting. To obtain material, Wilson relied on patriotic 
Scots spread around the world working as doctors, missionaries, traders, and engineers.  
One of the first people he turned to was his older brother Daniel Wilson then a professor 
of History and Literature at University College in Toronto. 

Daniel Wilson was conveniently acquainted with George Simpson, the overseas  
Governor of the Hudson’s Bay Company. Simpson’s willing assistance was enlisted in  
acquiring “specimens of Indian manufactures.” Many of the company employees were 
Scots, and they were “patriotically generous” in their collecting activities. Over the years 
1858 to 1862, traders like Roderick MacFarlane, Bernard Rogan Ross, and Robert  
Campbell, regularly shipped material from remote HBC company forts in the Canadian 
north to the fledgling museum in Edinburgh, at their own expense.

By this means, over 250 items of Athapaskan origin were obtained. These pieces now 
provide a unique snapshot of Dene material culture. This collection is one the oldest and 
most extensive collections of 19th century Dene artifacts in the world today.

To George Wilson and his contemporaries, the Dene collections were the source of  
information, comparison and fascination. While the Industrial Museum changed 
name to the Royal Scottish Museum, and later to the Royal Museum, the Athapaskan  
collections remain one of the treasures of the museum, internationally known.  In 1998, the new  
Museum of Scotland, was opened to showcase the extensive Scottish collections of  
National Museums Scotland. The refurbishment of the Royal Museum is now part of a  
plan stretching to 2011 in which the Dene collections will be centrally placed. Public access 
to collections was at the heart of establishing a national museum in 1854, and continues to 
direct the museum’s policies today.      



70

The Dene in Edinburgh: 
A History of National Museums Scotland
National Museums Scotland, Nïhtå’èkö dè nàke t’à hòlî hôt’e, National Museums 

of Antiquities of Scotland eyits’ô Royal Scottish Museum (1985 eåexè agedza ïle).  
National Museums of Antiquities 1780 wegoòt’ô ïle sù whaehdô goht’ô laàni zô hàgeeta 
ïle eyits’ô Royal Scottish Museum 1854 wegoòt’ô siì dô edaàni t’asi gehtsî t’à eghàlagîï-
da hàgeeta gha Industrial Museum hòlï ïle, Victorian ekìyeh nîhtå’èkö gha siì wet’àæa ïle. 
Britain ekìyeh t’asi åô t’à gixè åadî agot’ï ïle, eyit’à 1851 London t’asi dè hohåe adza siì 
weghàts’eèda gha dô eåexè nîïdè ïle. Ndèts’ö K’aowoh, Science eyits’ô Art gha nïhtå’èkö 
gòæô agîïla.  George Wilson, eyi nîhtå’èkö gha k’aowoh whelî. George Wilson wetå’a 
Canada Edzanê k’è gots’ô Dene sôåï edaàni dîlàà t’al t’asi gehtsî ïle siì wegoht’ï hôt’e.  

Industrial Museum dakweåô wets’ôdahatô kò, t’asi åô whela le ïle, haàniko dô 
ïåè k’aowoh elï siì whaehdô goht’ô nats’ïele wegha nezî t’à t’asi åô gòåï adza hôt’e.  
Whaehdô goht’ô gha Wilson Scots kwet’ï haàni hazô ndè k’è eghàlageèda siì Dene sôåï 
ts’ô t’asi eke t’à t’asi whela adza hôt’e. Dakweåô wîde Daniel Wilson, Toronto Nîhtå’èkö 
dè Whaehdô godi eyits’ô Yati hoghàetô elî ts’ö goîde.

Daniel Wilson, dô ïåè George Simpson wìyeh siì Hudson’s Bay Company gha k’aowoh 
elî k’eèzô t’à, Dene sôåï ts’ô t’asi åô natsîela hôt’e. Kwèt’ï gogha eghàlaede siì t’asi 
natsñgeèla t’à t’asi åô gòåï hôt’e. 1858 gots’ô 1862 gots’ö kwèt’ï Roderick MacFarlane, 
Bernard Rogan Ross eyits’ô Robert Campbell, edzanê k’è Hudson’s Bay Company xè  
eghàlagiìdè t’à Edinburgh whaehdô kö gòæô gots’ö t’asi agehæï ïle.

Athapaskan gots’ô Dene sôåï ts’ô t’asi 250 whela hôt’e. Whaehdô goht’ô t’à Dene 
edaàni t’asi t’agîït’ï ïle siì wek’èhodzô hôt’e. Eyi whaehdô goht’ô whela siì Dene sôåï 
wegoht’ï gha nidè, siì whàà gots’ö hôt’e.  

George Wilson eyits’ô done yexè egh’àlaïda t’à Dene sôåï wegodi k’èhodzô hôt’e.   
Industrial Museum ts’ô Royal Scottish Museum eyits’ô Royal Museum wìyeh agïïla siì 
hazô ndè ghà Dene sôåï wegoht’ô gha wek’èhodzô hôt’e. 1998, Museum of Scotland 
whaehdô goht’ô kö haeyeh wegòò yïï Scottish ts’ô National Museums Scotland t’asi 
hazô whela siì weghats’eda gha whela ageele ha hôt’e. Didzê Royal Museum xè sìgeehæï 
siì 2011 k’è nidè Dene sôåï ts’ô t’asi tani whela ageele ha gîïwô hôt’e. 1854 gots’ô Dô 
hazô gha whaehdô kö gòæô siì didzê gots’ö dô gha haàni hòæô hôt’e.     



71

Les Dénés à Édimbourg : 

Histoire du Service des musées nationaux d’Écosse
Le Service des National Museums Scotland, tel qu’il existe aujourd’hui, résulte  

de la fusion de deux importantes institutions nationales établies de longue date : les  
National Museums of Antiquities of Scotland et le Royal Scottish Museum [cette fusion 
s’est opérée en 1985]. Le National Museums of Antiquities, fondé en 1780, était un musée 
dédié à la collection d’antiquités, tandis que le Royal Scottish Museum, fondé en 1854 et 
nommé à l’époque Industrial Museum, était une célébration de la croyance victorienne en 
l’importance des musées pour l’éducation du public. L’Angleterre vivait à fond la révolution 
industrielle et des événements comme la grande exposition présentée à Londres en 1851 
suscitaient un immense enthousiasme pour l’éducation du public sur les industries et les 
ressources industrielles. Un nouveau ministère dédié à la Science et à l’Art fut créé par le 
gouvernement, et des fonds furent accordés pour la mise sur pied du Industrial Museum en 
Écosse. George Wilson, un scientifique et un érudit, en fut le premier directeur. Grâce à lui, 
une série d’associations se créèrent qui aboutirent à la remarquable collection de matériel 
culturel déné, en provenance du nord du Canada.

Le nouveau musée industriel n’avait pas de collection importante, mais il bénéficia 
d’un directeur visionnaire, lequel avait une passion pour la constitution de collections.  
Pour obtenir du matériel, Wilson s’appuya sur des patriotes Écossais oeuvrant autour du 
globe comme médecins, missionnaires, commerçants et ingénieurs. Une des premières 
personnes à qui il demanda de l’aide fut son frère aîné Daniel Wilson, alors professeur 
d’histoire et de littérature au University College de Toronto. 

Fort heureusement, Daniel Wilson connaissait George Simpson, le gouverneur  
outre-mer de la Compagnie de la baie d’Hudson. Le désir d’aider de Simpson fut mis  
à profit pour l’acquisition de « spécimens de produits fabriqués par les Indiens. »   
De nombreux employés de la compagnie étaient écossais et ils se sont montrés « patrio-
tiquement généreux » dans la collecte des spécimens. Pendant la période de 1858 à 1862, 
des commerçants comme Roderick MacFarlane, Bernard Rogan Ross et Robert Campbell 
ont régulièrement expédié du matériel des lointains forts de la compagnie HBC au nord du 
Canada vers le jeune musée d’Édimbourg, et ce, à leurs frais.  

C’est ainsi que plus de 250 articles d’origine athapascane ont été obtenus. Ces pièces 
fournissent maintenant un aperçu unique de la culture matérielle des Dénés. Aujourd’hui, 
cette collection est l’une des plus anciennes et des plus complètes collections d’artifacts 
du XIXe siècle au monde.



72

Pour George Wilson et ses contemporains, les collections dénées étaient une source 
d’information, de comparaison et de fascination. Le Industrial Museum changea de nom 
pour devenir le Royal Scottish Museum, et plus tard le Royal Museum, mais les collections 
athapascanes de réputation mondiale sont restées l’un des trésors du musée. En 1998, 
le nouveau Museum Scotland, était créé pour être la vitrine des vastes collections écos-
saises des National Museums Scotland. La remise à neuf du Royal Museum fait doréna-
vant partie d’un plan échelonné jusqu’en 2011 et les collections dénées y occuperont une 
place centrale. L’accès du public aux collections était au cœur de la création d’un musée 
national en 1854 et c’est toujours ce qui dirige aujourd’hui les principes du musée.       



73

Bernard Rogan Ross
The major part of the National Museums of Scotland’s Athapaskan collection  

originated from one man, Bernard Rogan Ross. Born and educated in Ireland, Ross joined 
the Hudson’s Bay Company in 1843 as a 16-year-old apprentice clerk in northern Manitoba.  
Fifteen years later, he was Chief Trader in charge of the Mackenzie District and assigned to 
Fort Simpson. When the call came from the new Scottish museum for “specimens of Indian 
manufacturers,” few were more dedicated to collecting than Bernard Ross. 

Part of Ross’s enthusiasm was doubtlessly due to an active and curious mind, but he 
was also driven by ego, and a desire for status and prestige. Science was then considered 
a “fashionable and respectable pursuit.” Once having begun his role of a “man of science,” 
Ross seemed to revel in the collecting of specimens and the study of natural history and 
ethnography. Not only was the study of natural science considered an “uplifting, moral 
discipline,” it more practically helped pass the endless days of winter as one of Ross’s  
letters hints: “These intellectual occupations serve to enliven our very long and  
monotonous winters and are a source of great and inexhaustible pleasure.”

Ross developed a keen interest in the study of natural history and ornithology.   
In his bird collections, he paid full attention to mating patterns, habitat, and nest construc-
tions. Ross’s notes cover the major descriptive categories still adhered to by naturalists 
today. Indeed, Ross’s goose (Chen rossii) was named in his honour, in appreciation for the  
cooperation he showed fellow collector, Robert Kennicott of the Smithsonian Institute.

His collecting career declined when he was transferred in 1863 to Moose Factory at 
the southern end of Hudson Bay. During the Riel uprising of the late 1860s, Ross was living 
in Fort Garry (Winnipeg) and was part of a group recommending negotiations with Canada 
on entering Confederation. He retired from the Hudson’s Bay Company in 1871 and died 
three years later.

Over the years, he published numerous manuscripts in various journals. He belonged 
to several learned societies such as the Royal Geographical Society, the New York His-
torical Society, and the Natural History Society of Montreal. Upwards of 2000 ethnologi-
cal and natural history specimens in several institutions, including the Smithsonian Insti-
tute, are attributable to Ross’s collecting commitment. Today, Ross’s legacy is preserved 
in the National Museums of Scotland Athapaskan collection, and in his many letters and  
publications.  



74

Bernard Rogan Ross
Dô îåè Bernard Rogan Ross wiyeh wetå’a laàni National Museums of Scotland’s 

Athapaskan Whaehdô Kö hòlî hôt’e. Ireland wegòåî xè hoghàwoòtô, 1843 hòno dats’ö 
ek’ètai weghoò, Manitoba Hudson’s Bay Company gha eghàlaeda xèhoiwho. Hòno 
dats’ö sîlai xo tå’akô Mackenzie Dirstrict eyits’ô Fort Simpson gha k’awi k’aowoh whelî.  
Scottish museum dene sôåî ts’ö t’asi gîîwô gedi kò, Bernard Ross dene ts’ö t’asi nahtsî 
xèhoiwho hôt’e. 

Ross t’asi xè edeèhdza ghàewî eyits’ô t’asi k’iìsa nîîwô dô île eyits’ô t’asi gha 
sek’èhodzô ha nîîwô île. Ekìyeh naàwo haeta dô haàni dô ahxè k’ëë giìta île. Ross t’asi åô 
kàæa naîhtsî t’à whaehdô godi wek’èhodzô hôt’e. T’asi wegodi nats’ehtsî làà nàtso haita 
haàniko xo nede xè edza t’à t’asi haàni k’è eghàlaeda t’à xo k’è howi île.  

Ross t’asi île kàæa nahtsî ghô hoghàdeè tô adza t’à chîa hazô kàæa ghô godi 
nats’îîla hôt’e. Chîa edahot’î kàæa goåî, edaàni chîa nàdè eyits’ô edaàni det’o gehtsî  
wegodi nawhehtsî t’à wek’èhodzô hôt’e. Ross wenîhtå’è ghàà didzê dô hoghàdegeètô hôt’e.   
Robert Kennecott Smithsonian Institute gots’ô nîhtå’èkö mahsi gîîwô t’à Ross wezì Chîa 
îåe haeyeh agîîla hôt’e.  

1863 Moose Factory, Hudson Bay welô sazî ts’ône làà gha ekö agîîla tå’akò, t’asi 
nahtsî laàni le adza. 1860 ekìyeh Riel wexè nàdâhoiwo kò, Ross Fort Gary (Winnipeg) 
nàdè île eyits’ô Canada xè Confederation hohåe ha gedi gogeède goxè at’î île. 1871 
Hudson’s Bay Company gha eghàlaeda ghô nôöt’e eyits’ô tai xo tå’akô eåaiwo.

Åô xo nîhtl’è hazô kàæa gha etå’è t’à wegodi åô dek’èhtå’è hôt’e. Royal Geographical 
Society, New York Historical Society eyits’ô Natural History Society of Montreal niîhtå’è 
haàni gha etå’è île. Smithsonian Institute nîhtå’èkö eyits’ô nîhtå’èkö nàkè xè Chîa kàæa  
wegodi 2000 whela hôt’e. National Museums of Scotland Athapaskan whaehdô goht’ô 
whela eyits’ô wenîhtå’è ghàà, Ross edaàni eghàlaîda île siì wek’èhodzô hôt’e.



75

Bernard Rogan Ross
Les pièces de la collection athapascane des National Museums Scotland proviennent 

en majeure partie d’un seul homme : Bernard Rogan Ross. Né et instruit en Irlande, Ross 
joint la Compagnie de la baie d’Hudson en 1843; il a alors 16 ans et devient apprenti com-
mis dans le nord du Manitoba. Quinze ans plus tard, il est Chief Trader, responsable du dis-
trict du Mackenzie, en poste à Fort Simpson. Quand le nouveau musée écossais demande 
des « spécimens de produits fabriqués par les Indiens, » peu de collectionneurs montreront 
plus de zèle que Bernard Ross. 

Sans aucun doute, une partie de l’enthousiasme de Ross relève d’un esprit éveillé  
et curieux, mais il était aussi poussé par son ego, le désir de reconnaissance et de  
prestige. À cette époque, la science est une « poursuite respectable et à la mode. » Dès qu’il 
entreprend son rôle d’« homme de science, » Ross semble se passionner pour la collecte 
de spécimens et l’étude de l’histoire naturelle et de l’ethnographie. Non seulement l’étude 
des sciences naturelles est considérée une « discipline morale et élevée, » mais du côté pra-
tique, elle aide à supporter les jours sans fin de l’hiver, comme Ross le laisse entendre dans 
une de ses lettres : « Ces occupations intellectuelles mettent un peu de vie dans nos hivers 
si longs et si monotones, et sont une source de plaisir intense et inépuisable. »

Ross développe un vif intérêt pour l’étude de l’histoire naturelle et de l’ornithologie. 
Dans ses collections d’oiseaux, il porte une grande attention au mode d’accouplement, à 
l’habitat et à la construction des nids. Les notes de Ross couvrent les grandes catégories 
descriptives encore utilisées aujourd’hui par les naturalistes. En fait, l’oie de Ross (Chen 
rossii) a été nommée en son honneur, en appréciation de la coopération dont il a fait preuve 
avec le collectionneur Robert Kennicott du Smithsonian Institute.

Sa carrière de collectionneur décline en 1863, quand il est muté à Moose Factory au 
sud de la baie d’Hudson. Mentionnons qu’à l’époque du soulèvement de Riel à la fin des 
années 1860, Ross vit à Fort Garry (Winnipeg) et fait partie d’un groupe qui recommande 
de négocier avec le Canada afin de joindre la Confédération. Il quitte la Compagnie de la 
baie d’Hudson en 1871 et meurt trois ans plus tard. 

Au fil des ans, il a publié de nombreux manuscrits dans divers journaux.  
Il était membre de plusieurs sociétés savantes comme la Royal Geographical Society, la 
New York Historical Society et la Natural History Society of Montreal. Les activités de  
collectionneur de Ross ont permis de réunir jusqu’à 2 000 spécimens ethnologiques et  
d’histoire naturelle pour plusieurs institutions, dont le Smithsonian Institute. Aujourd’hui, 
l’héritage de Ross figure dans la collection athapascane des National Museums of Scotland  
et ses nombreuses lettres et publications.   



76

Thank you / Masìcho / Merci
Quotes / Yati / Citations

Leon Andrew, Elizabeth Arrowmaker, Madeline Judas, Jimmy Kodzin, Rosa Mantla, Rosa Pea’a.

Marie, S., and Thompson, J.  2002.  Dene Spruce root Basketry, Revival of a Tradition.  
Hull: Canadian Museum of Civilization.  

Marie, S., and Thompson, J.  2004.  Long-Ago People’s Packsack.  Dene Babiche Bags: Tradition 
and Revival.  Hull: Canadian Museum of Civilization.  

Thompson, J. 1994.  From The Land: Two Hundred Years Of Dene Clothing.  
Hull: Canadian Museum of Civilization.  

Thompson, J., and Kritsch, I.  2005.  Long Ago Sewing We Will Remember.  
Hull: Canadian Museum of Civilization.  

Photographs / Enîhtå’èìchìi / Photographies

NWT Archives: Rene Fumoleau, R. Finnie, A. Fleming, H. Busse, T. Hunt, T. Macintosh, J. Russell, 
the Wood Family, the Kraus Family, A. Cook, C. Rowan, J. Ryan, Sacred Heart Parish, R. Knights, 
B. Gillespie, R. Marrel, Marsh Collection, A.E Morris Collection, L. Roy, C.W. Mathers.

Library of Congress, Ruthven Deane Collection, LU-USZ61-2171.

Trustees of National Museums Scotland. 

T. Andrews.

Sponsor / Dö Gots’àgîîdi / Commanditaire

Canadian North Airlines, Canadian North Cargo 
Museums Assistance Program, Department of Canadian Heritage

Partners / Dö Goxèghàlagîîde / Partenaires

Tåîchô Government, National Museums Scotland, Visual Research Centre, University of Dundee, 
Prince of Wales Northern Heritage Centre, Department of Education Culture, and Employment, 
Government of Northwest Territories



77

Steering Committee / Dö Gighaàeghalats’îîda / Comité directeur

John B. Zoe, Rosa Mantla, Chantal Knowles, Judy Thompson, Joanne Bird, Gavin Renwick,  
Tom Andrews

Support / Dö Gots’àdi / Appuie

National Museums Scotland: Henrietta Lidchi, Chantal Knowles, Brenda McGoff, Charles Stable, 
Lynn McLean, Colleen Healey, Rosalyn Clancey, Lyn Wall, Priscilla Ramage, Duncan Anderson, 
Neil McLean

Prince of Wales Northern Heritage Centre: Charles Arnold, John Lee, Shelley Brookes, Wendy 
Stephenson, Dot Van Vliet, Terry Pamplin, Andrew Geggie, Rose Scott

Education, Culture and Employment: Maryse Perraud, Carol Moore

Canadian Museum of Civilization: Judy Thompson

Visual Research Centre, University of Dundee: Andy Rice, Paul Harrison

Tlîchô Government: John B. Zoe, Rosa Mantla, Bertha Rabesca-Zoe

 

Expedition Crossing Lake Prosperous

A sketch by Lieutenant Robert Hood, 1819, on Prosperous Lake near Yellowknife,  
 showing the two styles of canoes displayed in the exhibit. Reproduced from Franklin 
(1824) Narrative of a Journey to the Shores of the Polar Sea in the Years 1819, 20, 21, 
and 22. Pg. 211. London: John Murray.

Expédition traversant le lac Prosperous

Un croquis par le Lieutenant Robert Hood, 1819, sur le lac Prosperous près de  
Yellowknife, montrant les deux styles de canots présentés dans la vitrine. Reproduit de 
Narrative of a Journey to the Shores of the Polar Sea in the Years 1819, 20, 21 and 22, 
Franklin (1824), page 211. Londres : John Murray.



78

The exhibit partners, the Tlîchô Government, National Museums Scotland, 
University of Dundee, Prince of Wales Northern Heritage Centre and  
Government of the Northwest Territories, gratefully acknowledge the  
support of Canadian North Airlines, Canadian North Cargo, and the  
Museums Assistance Program, Department of Canadian Heritage and  
Government of Canada.



Dè T’a Hoti Ts’eeda 
We Live Securely By the Land

An exhibition of Dene material selected from the collections from  
the National Museums Scotland

A partnership between 

Prince of Wales Northern Heritage Centre

Tåîchô Government

National Museums Scotland

Visual Research Centre, University of Dundee


	GiudeCoverSpine
	MoSGuide

